Benyik György
Bevezetés az Ószövetségbe
Óravázlatok

04 Ketuvim, Bölcsességi, Költői könyvek
(Ezdrás, Nehemiás, Tóbiás, Judit, Eszter, Makkabeusok 1-2, Jób, Zsoltárok, Példabeszédek, Prédikátor, Énekek Éneke, Bölcsesség, Sirák fia)

Belső használatra, kizárólag a hallgatók számára -
kiadás, bármilyen sokszorosítás tilos!

Szeged GFE
2025


Ezdrás Nehemiás könyve
Az Ezdrás-Nehemiás könyve a kutatásban használt kifejezés, amely Ezdrás és Nehemiás két bibliai könyvének kombinációját jelöli. A héber Bibliában a 15. századig egyetlen könyvet alkottak, amelyet ... néven ismerünk עֶזְרָא ʿæsrāʾ vagy עֶזְרָא נְחֶמְיָה ʿæsrāʾ nəḥæmjâ. Már a kora középkorban is a maszoréták így kezelték. A Neh 3,32-ben a könyv közepét azonosították, és csak egy Masora finalist adtak hozzá. A Septuagintában mindkét rész összetartozik, mint Eσδρας Esdrás és Eσδρας B' Esdrás B'. Az Origenész az első dokumentált eset, amikor Esdrás B' két könyvre oszlik. Ezt a megkülönböztetést később a Vulgata ( Esdrás I. és Esdrás II. ) is átvette . Ennek oka a Neh 1,1- ben szereplő új megközelítésben rejlik : דִּבְרֵי נְחֶמְיָה בֶּן־חֲכַלְיָה diḇrê nəḥæmjâ bæn-ḥᵃḵaljâ „Nehemiásnak, Hakaljá fiának szavai”, amely szintén egy első személyű beszámolót indít.
A modern bibliai kiadásokban a könyvet általában két különálló könyvként kezelik. Az első könyv címe Ezdrás, vagy héberül Ezdrás 1. könyve . סֵפֶר עֶזְרָא sēp̄ær ʿæsrā. A második könyv címe Nehemiás vagy Nehemiás könyve, illetve 2. Ezdrás könyve, héberül. סֵפֶר נְחֶמְיָה sēp̄ær nəḥæmjâ.

Ezdrás könyvének szerkezete
1–6. fejezet: Az első hazatérés és a templom újjáépítése
· Leírja Kürosz perzsa király rendeletét, amellyel engedélyezi a babiloni fogságban élő zsidók visszatérését.
· A hazatérők összeírása, vezetéssel, több mint 1700 fő.
· Az első visszatérő csoport megkezdi a templom újjáépítését, amelyet számos nehézség, köztük a szamaritánusok ellenségeskedése akadályoz.
· A munkálatok szünetelnek majd újra indulnak Dáriusz király megerősítő rendelete után.
· A templom felszentelése, amely beteljesíti a próféták ígéreteit.
7–10. fejezet: Ezdrás szolgálata és reformjai
· Ezdrás pap és tanító érkezése Jeruzsálembe, hogy Mózes törvényét tanítsa és betartassa.
· Az egyház és a közösség életének megújítása, különösen a vegyes házasságok elleni fellépés.
· Beilleszt több hivatalos iratot, személynévlistákat és imádságokat.
Ezdrás könyve kettős jelleget mutat: történeti elbeszélés és dokumentumgyűjtemény, amely a száműzetés utáni újjáépítés időszakát mutatja be a templom és a vallási élet helyreállításának kontextusában.
TM és Lxx különbségei
	Szövegrész
	Vershelyek
	Eltérés jellege

	Oltár felállítása és áldozatok
	Ezdrás 3,2-6
	Részletesebb, liturgikusabb LXX

	Tiltó levelek a templomépítés ellen
	Ezdrás 4,7-23
	Több történeti levél a LXX-ben

	Prófétai buzdítás és per
	Ezdrás 5,1-17
	Több párbeszéd és részlet a LXX-ben

	Templomavatás és áldozatok
	Ezdrás 6,14-22
	Bővebb, liturgikusabb leírás a LXX-ben




Nehemiás könyvének szerkezete
1–7. fejezet: Nehemiás emlékiratai - Küldetése és a jeruzsálemi városfal újjáépítése
· Nehemiás imája és Istenhez való fohásza Jeruzsálem állapotáról.
· Perzsa király engedélyének megszerzése a hazatéréshez és a városfal építéséhez.
· A várfal újjáépítésének megszervezése, a munkálatok részletes leírása (52 nap alatt elkészül).
· Nehemiás hatékony vezetése és a külső ellenségek elleni küzdelem.
8–10. fejezet: Ezdrás története és a gyülekezet megújulása
· Ezdrás pap Isten törvényének ismertetése a gyülekezet előtt.
· A nép megerősödik a törvény betartásában és lelki megújulásban.
· Együttes fogadalmak és szövetségkötések a bűnök elkerülésére.
11–13. fejezet: Nehemiás második emlékirata - A közösség megszervezése és a várfal felszentelése
· A város betelepítése, családok és nemzetségek elosztása Jeruzsálemben.
· Reformintézkedések a társadalmi és vallási életben.
· A templomi szolgálat megerősítése, hűség a törvényhez.
Nehemiás könyve egyfajta emlékirat és történeti beszámoló, mely a fogság utáni újjáépítés és a zsidó közösség megerősödésének egyik kulcsfontosságú dokumentuma.
TM és Lxx különbségei
	Szövegrész
	Vershely
	Eltérés jellege

	Nehemiás válasza Artaxerxésznek
	Neh 2,3-8
	Bővebb magyarázat, részletesebb engedélyezés

	Falépítési munkálatok
	Neh 3,1-32
	Több név és tevékenység a LXX-ben

	Ellenségeskedések leírása
	Neh 6,1-14
	Több párbeszéd, árnyaltabb kifejezések

	Népszámlálás és visszatérés
	Neh 7,5-73
	Rövidebb lista a LXX-ben, hiányzó személyek

	Szentély tisztasága
	Neh 13,4-31
	Részletesebb direktívák és magyarázatok a LXX-ben




Ezdrás és Nehemiás személye
Ezdrás (névváltozatai Esdrás Ezsdrás, Ezra, Ezdrás,) Héber pap és írástudó, neve jelentése: „segítség”. Kr. e. 5. században élt, fontos szerepet játszott a zsidók babiloni fogság utáni visszatérésében és a jeruzsálemi templom újjáépítésében. Feladata volt Mózes törvényének tanítása és betartatása a zsidó közösségben, különösen a vallási és társadalmi reformok terén. Ezdrás könyvének egy része héberül, más része arámul íródott, amely azt jelzi, hogy két nyelv is ismert volt számára. Szerzőként gyakran említik, bár a könyv végleges formája több szerző és szerkesztő munkájának eredménye lehet. Jelentőséget tulajdonítanak neki a vallási megújulásban, a törvényhozásban és a közösségi egység helyreállításában.
Nehemiás Perzsa udvari hivatalnok és zsidó vezető, aki Kr. e. 445 és 433 között töltötte be a jeruzsálemi helytartói tisztséget. Feladata elsősorban a jeruzsálemi városfal újjáépítése volt, amelyet hatékony vezetésével 52 nap alatt sikeresen teljesített. Nehemiás szerepet játszott a zsidó közösség megszervezésében és a vallási élet megerősítésében a visszatérés után. Közeli kapcsolatban állt Ezdrással, de a Biblia szerint elkülönült időszakban tevékenykedtek. Könyvében megjelenik a közösségi élet, a társadalmi reformok és a vallási megújulás részletes leírása. Mindketten a fogság utáni zsidó közösség vezetői voltak, akik a templom és Jeruzsálem újjáépítését, valamint a vallási és társadalmi élet helyreállítását célozták. Ezdrás inkább a vallási és törvényi megújulás, míg Nehemiás a város fizikai és közösségi megerősítésének vezetője volt.
Ezdrás és Nehemiás a történészek szerint
Történelmi környezet: Mindketten a babiloni fogság után, a perzsa uralom idején tevékenykedtek, amely Kr. e. 6. század végétől a Kr. e. 4. századig tartott. A Babilont leigázó Kürosz perzsa király Kr. e. 539-ben engedélyezte a zsidók visszatérését Jeruzsálembe és a templom újjáépítését. Ezdrás a Kr. e. 5. század közepén szolgált, valószínűleg Artaxerxész Longimanus perzsa király udvarában, aki Kr. e. 465–424 között uralkodott. Nehemiás is ebben az időszakban, Kr. e. 445 és 433 között volt Jeruzsálem helytartója.
Artaxerxész Longimanus, más néven I. Artaxerxész vagy Artaxerxész Makrocheir, az ókori Perzsa Birodalom akhaimenida dinasztiájának királya volt, aki Kr. e. 465 és 424 között uralkodott. A "Longimanus" vagy "Makrocheir" jelentése "Hosszúkezű," amely elnevezés arra utal, hogy jobb keze hosszabb volt a baljánál. Ő volt Xerxész király fia, és trónra lépése után viszonylag békés uralkodása volt, bár több lázadás is zavarta az ország nyugalmát, például Egyiptom fellázadt a perzsa uralom ellen, melyet hosszú harc árán levert.
Az ő idejében zajlottak a perzsa-görög háborúk utolsó összecsapásai, köztük a híres Szalamisz melletti csata, amelyet az athéniak győztek le a perzsák felett. Ebből alakult ki a Kalliasz-féle béke, amely véget vetett a perzsa-görög háborúknak. Artaxerxész uralkodásának idején tevékenykedett a Biblia szerint Ezdrás és Nehemiás, akik a fogságból visszatért zsidó közösség és Jeruzsálem újjáépítésén dolgoztak.
Egyiptomi lázadások, görög-perzsa háborúk, valamint zsidók iránt tanúsított toleráns politikája miatt jelentős történelmi alak volt, aki egyben az Akhaimenida Birodalom hanyatlásának kezdetét is jelzi. Síremléke a Naqsh-e Rustam lelőhelyen található. Jelentős alkotásokat hagyott maga után Persepolisban is.

Működésük és kapcsolódásuk
A bibliai könyvek sorrendje szerint Ezdrás előbb érkezik Jeruzsálembe, de történeti források alapján Nehemiás visszatérése korábbi lehet, és Ezdrás tevékenysége ettől az időponttól kezdve valósult meg. Ezdrás főként vallási és társadalmi reformokat hajtott végre, Mózes törvényének oktatásával és betartásának erősítésével, valamint a vegyes házasságok ellen fellépve. Nehemiás a jeruzsálemi városfal újjáépítését szervezte és vezette, emellett vallási és közösségi reformokat is eszközölt, amelyek a közösség megerősödését célozták. Munkásságuk szerves része volt Jeruzsálem és a zsidó vallási élet újjászervezése, a társadalmi rendre és a templomi kultusz helyreállítására irányultak.
Tudományos nézőpont
A források alapján a könyvek szerkesztői, különösen a Krónikás, összefoglalták Ezdrás és Nehemiás műveit, a fogság utáni zsidó közösség újjáépítésének kísérletét hangsúlyozva. A bibliai elrendezés teológiai megfontolások szerint alakult, nem szigorúan kronologikus, így az időrendiség néhány ponton vitatott. Ezdrás és Nehemiás munkássága összeolvadt az újjáépítés és megújulás narratívájának részévé, amely a templomi kultusz és a nép közötti kapcsolat megújítását helyezte középpontba.



Tóbiás könyve
A könyv a főszereplőjéről kapta a nevét: ógörögül: Βίβλος λόγων Τωβίθ Bíblos lógōn Tōbíth, „Tóbiás szavainak könyve”. A Vulgatában a művet Liber Tobiae-nak hívják, amelyből a latinul beszélők arra következtettek, hogy a főszereplőt Tóbiásnak hívták. Mivel az apa és a fiú neve e feltételezés szerint megegyezik, a Tóbiás könyvét Liber utriusque Tobiae-nak , „A két Tóbiás könyvének” is nevezik. A könyv nem szerepelt a zsidó kánonban, de a Septuaginta része, és a római katolikus és ortodox egyházak az Ószövetség kánonjának részének tekintik (deutero-kanonikus). A református egyházakban Tobit könyve nem része az Ószövetségnek, de a Luther-Bibliában és a Zürichi Bibliában az ószövetségi apokrif iratok között szerepel. Tóbiás könyve nem abban az időszakban íródott, amelyben a cselekmény játszódik (Kr. e. 8. század). Ez például abból is látszik, hogy Tóbiás útitársát apró ezüstpénzekkel jutalmazzák. Az ilyen pénzérmék csak a Kr. e. 4. században jelentek meg a Perzsa Birodalomban.  A Tóbiás 14,4  nyomot ad a Tóbiás könyve datálásához : A prófétai könyveket már akkor is szentírásnak tekintették. A „Mózes törvénye szerint” kifejezés, amely többször is előfordul, a Krónikák könyvében is szerepel (példa: 2Krónikák 23,18. Ez elvezet minket a hellenisztikus korszakhoz (Kr. e. 3. század vége/2. század eleje). 
Az Achikar- anyag miatt a 20. század elején feltételezték, hogy Tóbiás könyve Egyiptomban ( Elephantine-ben ) íródott; a legújabb kutatások inkább arra utalnak, hogy a keleti diaszpórában (talán Perzsiában) vagy akár Júdeában íródott.
A Tóbiás könyvében szereplő személyek
· Tóbit: Egy istenfélő zsidó férfi, aki a babilóniai fogságban él, hirtelen megvakul. Ő a család feje, akinek megbízása Tóbiást üzleti ügyek intézésére küldi útra. Tóbit a történet kezdetén szenved, és fia visszatérése után meggyógyul.
· Tóbiás: Tóbit fia, akit apja útra küld, hogy visszaszerezze a Médiában letétbe helyezett pénzösszeget. Útja során Rafael angyal kíséri, és ő veszi feleségül Sárát, majd visszatérve meggyógyítja apját.
· Sára: Egy fiatal nő, akit gonosz démon (Azmódeus) szállt meg, és aki már hét férjével végzett a nászéjszakán. Tóbiás felesége lesz, akinek a démoni megszállását Rafael angyal segítségével sikerül elűzni.
· Rafael angyal: Isteni angyal, aki emberi alakot öltve kíséri Tóbiást útján, segíti és védi őt, közreműködik Sára démonának kiűzésében és Tóbit gyógyításában.
A könyv fő témája a hit, isteni segítség, családi kötelékek és a megpróbáltatások leküzdése. A történet végén a két család boldogságra talál, és Isten iránti hálaadás zárja az elbeszélést.
Tóbiás szövegkritikája
	Forrás
	Megjegyzés

	Septuaginta kéziratok
	Görög szöveg, bővített és liturgikus elemekkel

	Qumráni arám töredékek
	Eredeti héber/arám előzmények, Kr. e. 1. század

	Középkori héber kiadások
	Későbbi héber fordítási hagyományok, pl. P. Fagius, M. Gaster

	Latin (Vulgáta) és egyéb fordítások
	Segédforrások az interpolációk feltárásában



Tóbiás könyvének szerkezete
1. Történeti bevezetés és családi háttér – a könyvben bemutatott családok és történetek, például Tóbiás és Sára életének kezdetei 
2. Tóbiás útja és kalandjai – Tóbiás elindulását Medába, pénzének visszaszerzését, valamint a démon levételét Sáráról Rafael arkangyal támogatásával.
· A fiatal Tóbiás útja és kalandjai, a gyógyulás, a démonűzés és a házasság történetei.
· Jelentős szerepet kap Rafael arkangyal közreműködése.
· Ebben hangsúlyosak a vallási és moralitás minták, valamint a családi értékek 
3. Feljegyzések és tanítások – a könyv vallási és erkölcsi tanításokat tartalmaz, melyek hangsúlyozzák a becsületességet, adakozást, és a családi kötelességeket. 
4. Végkifejlet – a boldog családi és társadalmi rendezés, melyben Tóbiás és Sára házassága és gyermekeik értéket közvetítenek.
A könyv szerkezete e részletekben lényegében emlékezetes, vallásos és erkölcsi tanításokat ötvöz egy kaland- és mesekönyv szerű történettartalommal, mely a zsidóság életéről és hitéről szól.

Tóbiás személye a profán történészek szerint
· A könyv egyfajta vallásos novella, amely történelmi környezetet és jellegzetes szereplőket használ fel az adott korszak (asszír fogság és a diaszpóra) bemutatására. A történeti hitelesség szempontjából Tóbiás, mint személy, nem bizonyítottan létező történelmi alak. A könyv inkább irodalmi és vallási céllal íródott, a zsidó diaszpóra életkörülményeinek ábrázolására a Kr. e. 3-2. század környékén.
· A források alapján a könyv maga nem tekinthető szigorúan történeti műnek, hanem inkább didaktikus, teológiai célokat szolgál, a hit mélységének és Isten-jóságának bemutatására. A textus keletkezése valószínűleg a Kr. e. 3-2. századra tehető, és az asszír-mediai fogság és diaszpóra környezetét tükrözi, amely során a zsidóság gyakran került idegen uralom alá.
· A könyvhez kapcsolódó történetek (pl. Rafael arkangyal szerepe, démonűzés, az erkölcsi tanítások) a zsidó bölcsességi irodalom és folklór elemeihez tartoznak. A bibliai és történelmi források közti különbségek miatt a modern tudomány inkább irodalmi, teológiai szövegként értékeli Tóbiás könyvét, nem pedig tényleges történelmi forrásként.
Tóbiás történeti kerete az asszír fogság
Reális elemek: A történet az asszír birodalom idején játszódik (Kr. e. 8–7. század). Izrael északi királyságának lakosságát Kr. e. 722-ben asszír deportálás sújtotta. A zsidók diaszpórában, idegen földön élnek (Ninive, Média). Ez a háttér történelmileg hiteles: az asszírok valóban tömegesen telepítettek át népeket. 
2. Ninive és Média – valódi helyek, de pontatlan időrend. Ninive: Asszíria fővárosa (valós hely). Média (Ekbatana): fontos keleti terület (valós hely).
Ninive és Ekbatana (Média városai) nem a klasszikus értelemben vett babiloni birodalom központjai, hanem különböző birodalmi korszakokhoz tartoznak, amelyek részben egymást váltották, részben érintkeztek.
1. Ninive – az asszír világbirodalom fővárosa. Ninive az Újasszír Birodalom fővárosa volt (Kr. e. 8–7. század). Fénykora: Szín-ahhé-eríba (Szanherib), Asszurbanapli uralkodása alatt élte át. Kr. e. 612-ben a várost: a méd–babiloni szövetség elpusztította. Az ókori Közel-Kelet legnagyobb városai közé tartozott. Adminisztratív, katonai és kulturális központ volt. Asszurbanapl híres könyvtára itt működött (ékírásos szövegek ezrei). Ninive nem babiloni város, hanem Babilon fő ellenségének, Asszíriának a központja volt. Bukása után: Babilon újra nagyhatalommá válhatott (Újbabiloni Birodalom). 
2. Ekbatana – Média fővárosa (később perzsa központ). Ekbatana (óperzsául: Hangmatana) a méd királyság fővárosa volt. A médek: iráni eredetű nép, Kr. e. 7. században regionális hatalom. Kr. e. 550 körül: Kürosz perzsa király elfoglalta, a város a Perzsa Birodalom egyik központja lett. Jelentősége Erődített, gazdag város. Fontos közigazgatási, katonai központ és királyi rezidencia. A perzsa korban nyári fővárosként funkcionált.
3.Kapcsolata Babilonnal A médek: szövetségesei voltak Babilonnak Ninive elpusztításában. Ekbatana nem babiloni város, hanem előbb méd, majd perzsa fennhatóság alatt állt. A babiloniak: nem uralták hosszú távon sem Ninivét, sem Ekbatanát, inkább politikai és katonai kapcsolatok kötötték össze őket. 
4. Miért jelennek meg együtt bibliai szövegekben (pl. Tóbiás könyvében)? A bibliai és deuterokanonikus irodalom: nem modern történetírás, gyakran összevon korszakokat és helyszíneket. Ezért Ninive (asszír múlt), Média/Ekbatana (későbbi perzsa világ) mely egy diaszpóra-tapasztalat térképévé válik, nem pontos politikai kronológiává.

Probléma / anakronizmus: A könyv összemossa az asszír és a méd–perzsa korszakot. Olyan uralkodók és események szerepelnek együtt, akik nem egy időben éltek. Ez azt mutatja, hogy a szerző nem pontos történelmi rekonstrukcióra törekedett.
3. A diaszpórában élő zsidóság mindennapjai – hiteles tapasztalat. Nagyon erős történeti hitelesség mutatkozik: a diaszpóra zsidó élet ábrázolásában, a vallási hűség dilemmáiban, a temetési szokások, alamizsna, törvénytisztelet hangsúlyozásában. A mű: később, valószínűleg Kr. e. 3–2. században keletkezett, amikor a zsidók már régóta éltek idegen uralom alatt.
4. Angyalok és csodák – teológiai, nem történeti elemek. Ráfáel arkangyal megjelenése, démonűzés, csodás gyógyulás. Ezek nem történeti beszámolók, hanem: a korabeli zsidó vallásosság, az isteni gondviselésbe vetett hit irodalmi kifejezései. 
5. A műnek valódi célja nem  „mi történt”, elbeszélése hanem azt, hogy: Isten a diaszpórában is hűséges, a törvény megtartása értelmes idegen földön is, az alamizsna, házastársi hűség és ima megment. Ezért nevezik a kutatók: bölcsességi–didaktikus novellának.


Judit könyve
Judit könyve  יְהוּדִית A Jəhūdīt  egy korai zsidó szöveg, amely először a görög Septuagintában ( LXX) jelenik meg , és valószínűleg a Kr. e. 1. században íródott . Mivel héber eredeti nem volt ismert, Judit könyve nem szerepel a zsidó Bibliában (Tanak ). A római katolikus egyházban és az ortodox egyházban az Ószövetség deuterokanonikus könyvének tekintik. A protestáns egyházakban azonban nem tekintik a bibliai kánon részének, ezért csak néhány bibliakiadásban található meg az Ó- és Újszövetség közötti „apokrif iratok” között. A könyv Judit özvegyasszonyról szól, aki fegyvertelenül bevonul Holofernész asszír hadvezér táborába, és saját kardjával lefejezi őt. Így közvetve Mózes szerepét ölti magára, és megmenti Izrael népét.
A Judit könyvében Nabukadnecár hadvezére, Holofernész nagyra tartja és bízik benne, de egy tanácsadó kétségbe vonja azt, hogy Nabukadnecár lenne az egyedüli Isten. Amikor a moábita tanács Holofernésznek azt tanácsolja, hogy ne vívjon nyílt csatát, hanem zárja el a bethulai város vízellátását, Holofernész kijelenti: "Ki isten Nebukadnezáron kívül? Elküldi seregét és elpusztítja őket a föld színéről, nem menti meg őket Istenük." (6,2) Ezzel a tanács büszkeségből fakadó hitetlenséget tükröz, amely megkérdőjelezi, hogy Nabukadnecár maga lenne Isten vagy egyedül ő döntené el a sorsot. A könyv ezzel szemben azt mutatja be, hogy Isten mégis megmenti népét, és a túlerő legyőzhető, valamint az ellenség elbizakodottsága nem homályosíthatja el Isten dicsőségét. Tehát a kétségbevonó személy a moábita tanács tagja, aki a hasznos stratégiai javaslat mellett kijelenti, hogy Nabukadnecár a legfelső hatalom, mintha ő maga lenne Isten; ez a kijelentés implicit módon megkérdőjelezi az egyedüli Istent, sőt az isteni gondviselést, amelyet a zsidók hisznek

A Judit könyve szerkezete
Az első rész bemutatja Nabukodonozor, a ninivei uralkodó hadvezérének, Holofernésznek hadjáratát, amely során Izráel elleni hadműveleteket irányít. 
A második rész tárgyalja az ostromot Bethulia városánál, ahol a zsidó nép ellenáll, és a helyzet egyre kilátástalanabbá válik, ami a város megadásához vezet. 
A harmadik rész fő eseménye Judit, a bátor istenfélő özvegyasszony cselekedete, aki az ellenség táborába megy, elcsábítja és megöli Holofernészt, ezáltal megmentve népét és megkönnyítve az ostromló ellenség visszavonulását. A könyv alapvetően az isteni gondviselés, hit és bátorság témáját tárgyalja.
TM és Lxx eltérései
	Szövegrész
	Vershelyek
	Eltérés jellege

	Segítségkérés
	Judit 1,5-13
	Hosszabb narratíva a LXX-ben

	Holofernész tábor
	Judit 6,1-21
	Bővebb leírás, több párbeszéd

	Judit imája és tett
	Judit 13,8-20
	Részletesebb imádság és cselekedet leírás

	Város védelme
	Judit 16,3-17
	Gazdagabb narratíva és lelkesítés



A főbb szereplők és feladataik:
· Judit: Özvegy zsidó nő, a könyv főszereplője, aki bátran cselekszik Isten és népe megmentéséért.
· Holofernész: Nabukodonozor hadvezére, aki Izráelt ostromolja, és akit Judit meggyilkol.
· Nabukodonozor: Ninivei uralkodó, aki hadjáratot indít.
· Bethulia vezetői és lakói: A város védői, akik kitartanak az ostrom alatt, míg Judit nem cselekszik.
Judit könyve és a történelem
A könyv a hit példáját mutatja be, azt, hogy Isten megsegíti népét még a legnehezebb helyzetekben is, a bátorság és az istenfélelem útján.
Judit könyvében említett hadjárat történeti hitelessége vitatott, mivel a könyv nem történelmi beszámolóként, hanem vallásos tanításként készült. A könyv szerzője szabadon alakítja a történelmi eseményeket a vallásos célok érdekében. Például a könyv szerint Nabukadnecár asszír király volt, aki Ninivében uralkodott a babiloni fogság után, miközben a valóságban ő babilóniai király volt, aki fogságba hurcoltatta a zsidókat, és Ninivét még az apja pusztította el. Ezek az anachronizmusok azt mutatják, hogy a Judit könyve inkább egy tanító célzatú regény, amely Isten hatalmát, a hit erejét és bátorságot hangsúlyozza, nem pedig pontos történelmi dokumentum. A hadjárat ábrázolása tehát nem felel meg a korabeli történelmi tényeknek, hanem a vallásos tanítás és a nép megsegítésének reményét közvetíti.
Nabukodonozor (II. Nabú-kudurri-uszur) az Új-Babiloni Birodalom legismertebb királya volt, aki i. e. 605-től 562-ig uralkodott, és jelentős hatással volt az ókori Közel-Kelet történelmére. Katonai vezetőként meghódította Asszíriát, Egyiptomot és Júdát, és ő nevezetes arról, hogy lerombolta Jeruzsálemet, majd a zsidókat fogságba hurcolta Babilonba, ezt a bibliai 70 éves fogság kezdetének tekintik. A történelemben könyörtelen és erős uralkodóként tartják számon, egyaránt támogatta a művészetet és az építészetet, hozzájárult Babilon városának nevezetességeihez, például az Isztár-kapuhoz.
Nevének jelentése: „Nabukodonozor” héber formájában annyit tesz, hogy „Nabu (isten) megvédi a legidősebb fiamat”. Apja, Nabupolasszár isteneitől kért védelmet fiának. A Biblia is megemlíti, kiemelve egyes epizódokat, például az álomfejtéseket és a zsidó fogság történetét. Nabukodonozor a történelem egyik legnagyobb katonai és politikai alakja volt, ugyanakkor vallási szempontból a bibliai nézőpontból „idegen” istenek hívőjeként jelenik meg.
Összefoglalva, Nabukodonozor egy erős hadvezér és politikus volt, aki jelentős szerepet játszott a Közel-Kelet történelmében, különösen a zsidó nép történetében, miközben Babilon városát az ókor egyik legfényesebb központjává tette.

Eszter könyve
Eszter könyve, héberül​​ מְגִלַּת אֶסְתֵּר Az m ə gillat ʾæster a Biblia egyik könyve, amely az ókori zsidó diaszpóra életének veszélyeiről, de a lehetőségeiről is beszél. A hűséges udvari tisztviselő, Mordokhaj és a gyönyörű és bátor Eszter királynő meghiúsítja a zsidók népirtását a Perzsa Birodalomban, amelyet Hámán nagyvezír tervezett.  A történet végén minden ellenség meghal, a zsidók tisztelt és boldog, sok megtért csatlakozik vallásukhoz, és Purim ünnepét minden évben örömünnepként ünneplik, Eszter tettének emlékére. 
Eszter könyve három különböző változatban maradt fenn: egy héber és két görög változatban, amelyek eltérnek ettől. A héber Eszter könyve magas irodalmi színvonalú, de hiányzik belőle (és biztosan nem kifejezetten) a vallási tartalom. A görög változatok ezt Eszter és Mardokeus imáinak, valamint más, a jámborságukra vonatkozó utalások beillesztésével korrigálták.
A zsidó kánonban Eszter héber könyve a Tanak harmadik fő részéhez, a Ketuvimhoz (írásokhoz) tartozik. Purim ünnepén ünnepi tekercsként (Megilla) olvassák. A Septuaginta keresztény kánonjában Eszter görög nyelvű könyve történelmi könyvnek számít. Ezt a besorolást mind a modern katolikus, mind a protestáns keresztény bibliafordítások alkalmazzák, kivéve a Just Language Bibliát , amely a zsidó kánont követi. Azonban ettől eltérő szöveget kínálnak. A protestáns bibliafordítások ( Lutheránus Biblia , Zürichi Biblia , Elberfeld Biblia és mások) a héber szövegen alapulnak, míg a római katolikus Einheitsübersetzung vegyes szöveget kínál: " ötvözi a görög változat bővítéseit a héber alapszöveggel."
Eszter könyvének főszereplői
· Eszter (Hadassza): Az árva zsidó lány, aki Perzsia királyának, Ahasvérusnak a felesége lesz. Mardokeus unokahúga és gyámja. Erényessége és bátorsága révén megmenti népét a pusztítástól, kockára téve saját életét azáltal, hogy közbenjár a királynál a zsidókért. Ő a könyv főhőse, akinek a neve is a könyvet jelöli. 
· Mardokeus (Mordokhaj): Eszter unokabátyja és gyámja. Ő fedezi fel az összeesküvést a király ellen, és tanácsokkal segíti Esztert abban, hogy közbenjárjon népéért. A történet végén megjutalmazzák és Perzsia főminiszterévé válik. 
· Ahasvérus király (Xerxész): Perzsia uralkodója, aki elveszíti első feleségét, Vashitit, majd Esztert választja királynőjévé. Meghallgatja Eszter kérését, és visszavonja Hámán gonosz tervét. 
· Hámán: Az udvar magas rangú tisztviselője, aki meg akarja semmisíteni a zsidókat, de Eszter és Mardokeus leleplezik gonosz tervét, és őt ítélik halálra. 
· Vashti: Ahasvérus első királynője, aki megtagadja, hogy megjelenjen a király lakomáján, ezért elveszíti méltóságát és elűzik. 
Ezek a szereplők alkotják az Eszter könyvének központi karaktereit, melyek révén kibontakozik a zsidók megmenekülésének drámai története Perzsia birodalmában.
A Purim (sorsvetés) ünnepe
A Purim a zsidó vallás egyik legvidámabb ünnepe, amely Adár hónap 14. napján van, és Eszter könyvéhez kötődik. Az ünnep arra emlékezik, hogy a perzsa uralom alatt élő zsidó közösség megmenekült Hámán gonosz tervétől, aki rájuk akarta szabadítani az erőszakot. A "Purim" név a sorsvetést jelentő "pur" szóból ered, mert Hámán úgy választotta ki az időpontot a mészárlásra. Az ünnep tradíciói közé tartozik Eszter könyvének hangos felolvasása, ajándékok küldése barátoknak, és adományozás a szegényeknek. Az ünnephez erősen kötődik a reménység, a túlélés és a bátorság üzenete.
Magyar vonatkozásban a Purim ünnep a magyar zsidó közösségek meghatározó ünnepe, ahol a hagyományok őrzése, a közösségi összejövetelek, a farsangi karneválokhoz hasonló zajos ünneplés és az alkoholfogyasztás része az ünnepnek. Ezzel a magyar zsidóság Purim alatt is megéli hitük és kultúrájuk fennmaradását, valamint az elnyomás feletti győzelmet mint a diaszpóra minden helyén.
A Purim spiel﻿ egy hagyományos zsidó ünnepi előadás, amely a Purim ünnepéhez kapcsolódik. Ez egy szatirikus és szórakoztató színdarab vagy jelenetsor, amely általában dramatizálja Eszter könyvének eseményeit, a zsidók megmenekülését Hámán gonosz tervétől a perzsa uralom alatt. A Purim spiel﻿ jellemzője a humor, a zene, a tánc, az álcázás és az interaktív részvétel, amikor a közönség buzdítja a jó hősöket (Mordechait és Esztert), míg kifütyüli vagy megzavarja Hámánt. A hagyomány több száz éves, és a jiddis színház kialakulásának előfutára is.
Ezek az előadások általában közösségi események, melyek célja a Purim történetének és annak tanulságainak átadása szórakoztató módon, a hit és a remény megerősítése által. A Purim spiel során gyakran használják a gragger﻿ nevű zajkeltő eszközt, amely segítségével elnyomják Hámán nevét a felolvasáskor. Kölcsey Theodóra levelében említi a Szatmári zsidók purim játékát.
Eszter könyve szerkezete
1. Eszter királynévá lesz (1–2. fejezet): Ebben a részben Vasti királyné elutasítja a király parancsát, majd Eszter kerül a király feleségei közé, miközben Mardokeus leleplez egy összeesküvést a király ellen.
2. Hámán terve a zsidók ellen (3–4. fejezet): Hámán, az udvar magas rangú hivatalnoka, tervet sző a zsidók kiirtására, és Eszter elhatározza, hogy közbenjár népéért.
3. Eszter fellebbezése és a lakomák (5–7. fejezet): Eszter meghívja Hámánt és a királyt egy-egy lakomára, ahol leleplezi Hámán gonosz tervét.
4. A zsidók megmentése és Purim megalapítása (8–10. fejezet): Mardokeus megjutalmazása és a zsidók megmentése, majd a Purim ünnepének bevezetése, amely a zsidók győzelmét ünnepli.
Ez a szerkezet jól tükrözi a történet drámaiságát és a megmenekülés menetét, valamint a zsidó nép megőrzésének fontosságát az ókori perzsa birodalomban.
TM és Lxx eltérései
	Szövegrész
	Vershelyek
	Eltérés jellege

	Kiegészítő imádságok
	Eszter 14 (csak LXX)
	Imádság Esztertől és Mordekajtól

	Eszter és Ahasvérus párbeszéde
	Több hely, pl. Eszter 5-7
	Hosszabb, részletesebb dialógusok a LXX-ben

	Liturgikus elemek
	Különböző helyeken
	Több liturgikus, teológiai bővítés

	Személynevek és megszólítások
	Egész könyv
	Héber és görög névhasználat és stilisztikai különbségek



Makkabeusok első könyve
Makkabeusok első könyve (Μακ[κ]αβαίων/Μακκαβαϊῶν αʹ/πρῶτον, τα Μακκακββ (πραγματα), Σαρβηθσαβαναιελ) az Ószövetség egyik késői írása . Eredetileg héberül vagy arámul írták, de csak görög változatban maradt fenn. A mű a Hasmoneusok (vagy Makkabeusok) uralkodó családjának felemelkedését írja le, amelyhez a szerző nagyon közel áll. A modern tudományosság ezt szinte egyöntetűen Hasmoneus-párti propagandának tekinti; A közölt események történeti hitelessége megkérdőjelezhető, különösen ott, ahol a cselekményt a héber Biblia mintái szerint stilizálták. Tartalmi szempontból a szöveg azt mutatja, hogy Júdea a hasmoneusok vezetésével változó csaták közepette, a Szeleukida Birodalom hanyatlásával párhuzamosan érte el függetlenségét. A Hasmoneus testvéreket, Jonatán Apphuszt és Simon Thasszt a szeleukida uralkodók megerősítették hivatalukban (beleértve a főpapi hivatalt is ), és integrálták őket a szeleukida közigazgatásba, ezáltal a Hasmoneusok hallgatólagosan elismerték a szeleukida felsőbbrendűséget. A történelmi szemlélet a Deuteronomisztikus iskolának köszönhető ; jellemző, hogy a központi részeket költői nyelv emeli ki .
A Hanuka zsidó ünnepe a Makkabeusok első könyvében leírt eseményekre utal (az oltár felszentelése és az évenkénti megemlékezés bevezetése az 1Makk 4,52–59-ben ) ; ennek ellenére a műnek nincs kanonikus státusza sem a judaizmusban, sem a reformáció egyházaiban , sem az orosz ortodox egyházban.
A Makkabeusokhoz fűződő irodalom kánoni és nem kánoni művek formájában is jelentős. A kánoni irodalom részei elsősorban a Makkabeusok első és második könyvei (1Mak és 2Mak), amelyek a deuterokanonikus Ószövetség részei a katolikus és ortodox bibliákban. Ezek a könyvek részletesen bemutatják a Makkabeus család felkelését a szír-görög uralom ellen, a vallási és politikai küzdelmet, valamint a zsidó autonómia kialakulását. Az 1Mak tömör, dokumentumokra és levelekre támaszkodó mű, amely a Kr. e. 175–135 közti időszakot dolgozza fel. A 2Mak inkább görög eredetű, és más szempontok alapján mutatja be a történetet, különösen a vallási és csodás elemeket hangsúlyozva.  Nem kánoni (apokrif) irodalomhoz tartozik a Makkabeusok harmadik könyve, amely görögül íródott, és főként a rómaiakhoz intézett görög-zsidó közösségeknek készült, de nem része a hivatalos kánonnak. Ez a könyv néhol hasonlóságot mutat Eszter könyvével, de történeti értéke kisebb, inkább egyfajta propagandisztikus mű, amely a Makkabeusok idejére visszavetített politikai igényeket tükröz.

A Makkabeus háború
egy zsidó szabadságharc volt Kr. e. 167 és 140 között a szír-görög (szeleukida) uralom ellen, amely a vallási és politikai elnyomás elleni küzdelemként zajlott.
A háború főbb fázisai a következők:
1. Kezdeti felkelés (Kr. e. 167): Mattatiás, a pap vezette a felkelést, amelyet halála után fiai, főleg Júdás Makkabeus folytattak. Júdás több sikeres csatával visszaszerezte Jeruzsálem feletti ellenőrzést.
2. Jeruzsálem visszafoglalása és a Templom megtisztítása (Kr. e. 165): Júdás visszafoglalta Jeruzsálemet az idegenektől, leromboltatta a pogány oltárokat, és újraszentelte a Templomot, ami a hanuka ünnep alapját képezi.
3. Kiterjesztett hadjáratok és területvédelem: Júdás és testvérei más zsidó közösségek segítésére is vállalkoztak, több várost elfoglaltak és megszilárdították a szabadságot környező területeken.
4. Politikai és vallási válság: Júdás halála után testvérei, Jonathán és Simon vezették tovább a harcot, de állandó politikai és belső ellentétek jellemezték a későbbi időszakot, miközben a zsidók részleges autonómiát értek el.
A Makkabeus háború tehát egy hosszú, összetett szabadságharc volt, amely nemcsak katonai sikerrel, hanem vallási megújulással is járt, hozzájárulva a zsidó nemzeti identitás megőrzéséhez és a hanuka hagyomány kialakulásához.
Eredeti szöveg
A Makkabeusok könyve eredeti nyelve és szövegváltozatai a következők szerint alakulnak:
· Az Első Makkabeus könyve eredetileg héberül íródott, de az eredeti héber kéziratok elvesztek. A legfontosabb fennmaradt szöveg a Septuaginta (LXX) görög fordítása, amely a további fordítások alapját képezi. A héber eredet bizonyítása nyelvi elemek (szemitizmusok) és korabeli egyházi források alapján történik.
· A Második Makkabeus könyve eredetileg görögül íródott, így nem rendelkezik héber eredetivel. Ez a könyv egyes témákban megismétli az első könyv történéseit, de stilisztikailag és tartalmilag is különbözik.
· A Makkabeusok könyvei több ősi fordítást is megértek, amelyek közé tartoznak a latin Vulgáta, a szír, a kopt, az örmény, az etióp és a szláv cirill változatok. Ezek általában a LXX alapján készültek, de helyenként eltéréseket mutatnak.
· Héber töredékek (például Kr. e. 1. századi qumráni leletek) is előfordulnak, különösen az Első Makkabeus könyv vonatkozásában, amelyek segítik a kritikai kiadásokat, bár ezek nem teljes könyve.


A Makkabeus család
(más néven Hasmóneus-dinasztia) központi alakja Mattatiás pap, aki kezdeményezte a felkelést a szeleukida elnyomás ellen Kr. e. 167-ben. Mattatiásnak öt fia volt, akik mind részt vettek a szabadságharcban, közülük kiemelkedő szerep jutott:
· Júdás Makkabeus (a család harmadik fia), akiről a „Makkabeus” elnevezés ered, vezetője lett a felkelésnek, visszafoglalta Jeruzsálemet, és megtisztította a Templomot.
· Jonatán követte Júdást a vezetésben, diplomáciai kapcsolatokat épített ki a rómaiakkal és a szírekkel.
· Simon lett a harmadik vezető, jelentős területeket szerzett és konszolidálta a szabadságot, valamint az előkelő család vezetője a későbbi időszakban.
· Egy másik fiú Jochanán volt, aki ellenségek támadása során meghalt.
Simon fia, Johannes Hyrcanos (I. Hürkánosz János) idején érték el a család fénykorát, amikor már politikai és vallási vezetők voltak egész Júdeában.

A Makkabeusok első könyvének szerkezete
Bevezető (1,1-9): Rövid összefoglalás Nagy Sándor birodalom felosztásáról és II. Antióchosz Epifanész hatalomra kerüléséről, valamint a zsidók üldöztetéséről és a hellenisztikus üldözés első lépéseiről. 
1. A felkelés előzményei (1,10-2,70): Bemutatja, hogyan kezdődött a zsidók ellen irányuló nyomás, és hogyan kezdtek felkelni a Törvényhez hű zsidók, különösen Mattatiás és fiainak cselekedetei körül. 
2. Júdás Makkabeus tettei (3,1-9,22): Ez a fő része a könyvnek, ahol Júdás Makkabeus vezetésével a felkelés legkiemelkedőbb csatái, sikerei részletesen bemutatásra kerülnek. 
3. Jónátán tettei (9,23-12,53): A család másik vezetője, Jónátán szerepe, aki politikai és katonai sikereket ér el, tovább erősítve a felkelést. 
4. Simon tettei és hatalomátvétele (13,1-16,24): Simon, mint a család egyik utolsó vezetője, folytatja az önállóság kiépítését és az ország megszilárdítását, végül pedig a dinasztia hatalomátvétele. 
A könyv inkább történetként, eseménysorozatként szemlélteti a Makkabeusok tevékenységeit, kiemelve a vallási és politikai küzdelem eseményeit, hangsúlyozva a hűség a Törvényhez és a nemzeti identitás védelmét
A Makkabeusok második könyve
Makkabeusok második könyve az Ószövetség deuterokanonikus vagy apokrif könyve, amely jelenlegi formájában valószínűleg az i. e. első század második felében keletkezett. Nevét a Makkabeusokról, a Szeleukida Birodalom elleni zsidó felkelés vezetőiről kapta .
A szerző saját nyilatkozata szerint a Makkabeusok második könyve nagyrészt görög nyelven írt összefoglaló, bevezetéssel és kisebb kiegészítésekkel, egy (ma már nem fennmaradt) ötkötetes történelmi műből, amelyet az egyébként ismeretlen szerző, Cirénei Jázon írt (2Makk 2,23 ). Később ezt az összefoglalót két, eredetileg héberül vagy arámi nyelven írt levél előzte meg. A fő rész valószínűleg további átdolgozáson esett át ebben az összefüggésben. Formáját tekintve egy hellenisztikus, vallásilag értelmezett történetírás.
Még ha az összefoglaló szerzője aligha tartalmazott történelminek tekinthető tanító jellegű elbeszéléseket, mint például a hét testvér vértanúságáról szólót 7. fejezetében, és a második bevezető levelet (1,10–2,18), valamint Antiochosz levelét (9,19–27) hamisítványnak tekintik, a Makkabeusok második könyve rengeteg értékes történelmi anyagot tartalmaz, amelyek kiegészítik és részben korrigálják a Makkabeusok első könyvében – beleértve az első bevezető levelet és a dokumentumokat (11,16–38) – található bemutatást.
A könyv nem szerepelt a zsidó kánonban, de a Septuaginta része, és a katolikusok és az ortodox keresztények a Biblia részének tekintik, de a protestánsok apokrifként elutasítják. Ebben a könyvben leírják, hogy imádkoztak a halottakért, és hogy áldozatot mutattak be bűneik engesztelésére (2Mak 12, 43–45 ); ez az egyik fő oka annak, hogy a protestánsok elutasították a könyvet . A könyv egyéb tanításai, amelyeket az Ószövetség sehol máshol nem említ, vagy legalábbis nem közvetlenül, magukban foglalják a mártírok érdemeit, a szentek közbenjárását és a halottak feltámadását. A farizeusi judaizmusban, és ezen keresztül a kereszténységben is, ezek a tanítások mind jelentőssé váltak.
A Makkabeusok második könyvének szerkezete
1. Első és második levél az egyiptomi zsidóknak (1,1–2,18): Ezek tartalmazzák a megszólítást, köszönetet Antiochosz megbüntetéséért, és bevezetik a könyv célját.
2. Bevezetés (2,19–32): A szerző bemutatja célját és módszerét.
3. Isten védelme Oniász főpap idején (3,1–40): Ebből a részéből kiderül, hogyan védi Isten csodálatos módon a templomot.
4. A felkelés története öt részre tagolódik (4–15. fejezetek): Ezek az események a templom megszentségtelenítésétől, majd visszaszerzésétől, megtisztításától, és az ellenségekkel folytatott harcokig tartanak. A könyv hangsúlyozza Isten közelségét, a halottak közbenjárását, és a vértanúság jelentőségét.
A történet Kr. e. 175-től indul IV. Szeleukosz uralkodása idején, és Júdás Makkabeus győzelmével ér véget Kr. e. 160 körül. A könyv görög nyelven íródott, és elsősorban vallásos, teológiai szempontból hangsúlyoz, nem pusztán történelmi kronológiát követ.
Makkabeusok 2 könyve eredeti nyelve
A Makkabeusok második könyvét eredetileg valószínűleg görög nyelven írták. A szerző feltehetően a Kr. e. 2. század végén készült el a művel, amely a Cirénusbeli Jasonhoz kötődik. A könyv a már létező korabeli események vallásos összefoglalását adja, különösen a zsidóság Antiokhosz Epifánész elleni küzdelméről.
Fontos megjegyezni, hogy a Makkabeusok második könyvének nincs héber vagy arám eredeti változata, ellentétben az Első Makkabeus könyvével, amely eredetileg héber volt. A második könyv eredetije görög, és több ősi görög kézirat alapján ismert, amelyeken kívül léteznek még különböző nyelvű fordítások is.



Jób könyve
Jób könyve (אִיּוֹב Ijjóv, jiddisül: איוב Iev) a Biblia egyik protokanonikus ószövetségi irata, a zsidó bölcsességi irodalom kiemelkedő alkotása, amely legkésőbb Kr.e. 5. és 3. század között keletkezett.
Jób könyve a héber kánonban az Írások vagy Iratok (Ketubím) között a második vagy harmadik helyen áll (Zsolt, Péld, Jób; vagy Zsolt, Jób, Péld). A Septuagintában a bölcsességi iratok között, a Salamonnak tulajdonított művek (Péld, Préd, Én) és a deuterokanonikus könyvek közé helyezték. A Vulgatában pedig a bölcsességi könyvek élén, a Zsoltárok előtt áll. A magyar katolikus és protestáns bibliafordításokban ez az utóbbi sorrend található. Jób eredeti, héber szövege nem túl jó állapotban maradt fenn, és a Septuaginta sem fordít le minden verset, sokszor pedig parafrázisszerűen adja vissza a héber kifejezéseket. Ez a fordítóknak néhány esetben komoly problémát jelent.
 Címét a könyvben szereplő Jóbról kapta, aki egy istenfélő igaz emberként boldogságban és gazdagságban él, de váratlanul és vétlenül balsors tör rá: élete válságba kerül. Ezzel a történettel a mű azokra a kérdésekre keresi a választ, hogy miért szenved az igaz, és miért él jól a bűnös, honnan ered a sok baj, szenvedés és nyomorúság a földön, van-e ezeknek célja és lényege, és összeegyeztethető-e a rossz és az igazságtalanság egy jóságos és igazságos Isten létével? A zsidó fogság utáni korban keletkezett Jób-könyv nem elméleti eszmefuttatásokkal, hanem egy drámai elbeszélés keretében, a türelmes, Istenhez szenvedéseiben is kitartóan hűséges Jób élettörténetébe ágyazottan próbál választ adni erre.
Jób könyvének szerkezete
1. Keretelbeszélés (1–2. fejezet): Prózai bevezető, amely bemutatja Jób jámborságát, boldogságát, majd a mennyei párbeszédeket Isten és Sátán között, valamint Jób megpróbáltatásait, elsőként vagyonának, családjának elvesztését, majd betegségét. Ebben a részben jelennek meg Jób három barátja is, akikhez párbeszéd kezdődik.​
2. Beszédek (3–42,6. fejezet): Költői, dialógusokból álló rész, melyben Jób és barátai vitáznak Jób szenvedéséről és Isten igazságosságáról. A beszédek három nagy beszédkört alkotnak, mindegyikben a barátok és Jób váltanak éles érveket. Külön fejezet az ének a bölcsességről (28. fejezet) és Elihu négy beszéde (32–37. fejezet). A rész az Úr két beszédével zárul, akik Jóbhoz szólnak, majd Jób két válaszával.
3. Epilógus (42,7–17): Prózai rész, amelyben Isten elítéli Jób barátait, és helyreállítja Jób életét, megadja neki kétszeres vagyont, új gyermeket, és hosszú, áldott életet biztosít számára. 
E szerkezetben a könyv a szenvedés, az emberi igazságosság és Isten útjainak kérdéseit járja körül, egyesítve prózai és költői elemeket, és különböző nézőpontokat hoz a dialógusokon keresztül.
Az eredeti szöveg
A LXX eredetileg kb. 180 versszakkal rövidebb volt, mint a maszoréta szöveg, amelyet később kiegészítettek, például az ún. Elihu-beszédekkel (Jób 32-37) Theodotion görög fordítása alapján.

	Szövegrész
	Jellemző eltérések

	Versszámok
	LXX kb. 180 versszakkal rövidebb, kiegészítve később

	Stiláris különbségek
	LXX liturgikusabb, retorikailag eltérő

	Nyelvi sajátosságok
	Héber finomítások, parafrázisok a LXX-ben



Jób könyvének főszereplői
· Jób: A könyv főhőse, jámbor és istenfélő ember, akit Isten megengedi, hogy megpróbáltatások érjenek. Szenvedései során nem veszti el hitét, és küzd a szenvedés értelmének megértéséért. Jób személye a hit, igazságosság, szenvedés és emberi kitartás kérdéseit testesíti meg. 
· Jób felesége: Ő arra buzdítja Jóbot, hogy káromolja Istent és haljon meg, így a könyvben a kétség és fájdalom hangját képviseli, az emberi gyengeséget mutatva meg. 
· Három barát (Elifáz, Bildád, Cúfár): Ők érvelnek Jób szenvedése kapcsán, hogy az emberi bűnök miatt sújtja büntetés Isten, így vitatkoznak Jób igazságosságával. A barátok főként a hagyományos bölcsesség és igazságosság megértését hozzák a dialógusba. 
· Elihu: Egy később megjelenő fiatalabb szereplő, aki megpróbál új nézőpontot adni Isten igazságosságáról, és hangsúlyozza Isten felsőbbrendűségét és bölcsességét. 
· Isten: A legfőbb szereplő, aki a történések szervezője, sorsokat mozgat, és végül szól Jóbhoz, megmutatva az emberi megértés határait és Isten hatalmát. 
· Sátán (vádoló angyal): Az a mennyei lény, aki kétségbe vonja Jób hitét, és engedélyt kér a megpróbáltatásokra, megjelenítve a szenvedést és a hit próbáját. 
Ezek a szereplők együtt alkoóóák a könyv komplex dialógusát és teológiai problémáit, vizsgálva a szenvedés, a hit és az igazságosság kapcsolatát a hitvilág keretein belül.
Jób könyvének történeti háttere és forrásai
összetettek és több szempontból vizsgálhatók. A könyv főként a zsidó bölcsességi irodalom kiemelkedő alkotása, amely Kr. e. 5-3. század között keletkezett, a zsidó fogság utáni korban. A történet egy istenfélő, jámbor ember, Jób életén keresztül keresi a választ a szenvedés problémájára, az igaz ember szenvedésére és a jóságos Isten igazságosságára vonatkozó kérdésekre.
A prózai keret egy ősi népi hagyományra épülhet, melynek szereplői — beleértve Jóbot és barátait — keleti vidékekhez, például Edom vagy Arábia térségéhez kötődnek, ahol bölcs emberek éltek. Maga az elbeszélés zsidó eredetű, de olyan elemeket is tartalmaz, amelyek korábbi idők, például a pátriárkák korának emlékeit őrzik (pl. áldozati szokások). A sátán szerepe, valamint a kísértő és perlekedő megjelenése már későbbi teológiai fejleményekre utal, amelyek csak a fogság utáni zsidó gondolkodásban alakultak ki.
A könyv irodalmi kapcsolatokban is gazdag: rokonságot mutat az ókori keleti bölcsességi irodalom egyes műveivel — például egyiptomi és mezopotámiai szövegekkel —, de szerzője egyedi médiumon, emelkedett költői stílusban és önálló teodiceai válaszokkal dolgozta fel a témát. A könyv végső formájában a Jeremiás próféta hatása is érezhető, amely további teológiai mélységet ad a szenvedés és az isteni igazságosság kérdéskörének.
Az Ószövetség﻿ szenvedés értelmezése
 több szempontból is fontos teológiai és filozófiai kérdés. Általánosságban a szenvedés az emberi élet részének tekinthető, amely próbára teszi a hitet, a kitartást és az Istenhez való ragaszkodást.
Az Ószövetség﻿ számos történetet, példázatot és bölcsességi irodalmat tartalmaz, amelyekben a szenvedés különféle okokból és értelmezésekben jelenik meg:
1. Isten próbatétele: Sok történetben a szenvedés Isten próbatételeként jelenik meg, mely során az ember hitét és elkötelezettségét vizsgálja. Például Jób könyvében Jób szenvedése a hit próbája, amelyen keresztül Isten mélyebb igazságokat mutat meg.
2. Bűn és büntetés: Az Ószövetség﻿ egyik hagyományos értelmezése szerint a szenvedés sokszor a bűn következménye, Isten igazságosságának kifejeződése. A zsidó nép történetében a fogság, exodus, vagy más nehézségek a nép hűtlenségének is a következményei lehetnek.
3. Megváltás előképződése: A szenvedés egyben a megváltás előképződése is, amelyben az egyén vagy a közösség megtisztul, és előkészíti a későbbi szabadulást vagy isteni segítséget. Ez különösen a prófétai irodalomban jelenik meg.
4. Isten rejtett volta és emberi tapasztalat: Az Ószövetség﻿ nem mindig kínál teljes választ a szenvedésre, inkább annak titokzatosságát emeli ki, illetve az emberi élet törékenységét és az Istenhez fordulás szükségességét hangsúlyozza.
Az Ószövetség﻿ szenvedésértelmezése tehát egy gazdag és többrétegű témakör, amely a hit, a jog, a próbatétel és a remény elemeit egyszerre tartalmazza, mélyen beágyazva a nép történeti és vallási tapasztalataiba.
Szenvedés szövegek az Ószövetségben
Az Jób könyve﻿ az Ószövetség legismertebb és legmélyebb szenvedéssel foglalkozó szövege. Jób a példásan jámbor ember, akit egymást követő tragédiák sújtanak: elveszíti egészségét, vagyonát és gyermekeit. A könyvben megjelennek Jób három barátja, akikkel dialógusokat folytat szenvedése és igazságossága értelmében. Ezekben a beszélgetésekben vizsgálják, hogy a szenvedés Isten büntetése-e a bűnökért vagy más okai vannak. Jób tiltakozik a büntetés egyoldalú értelmezése ellen, és kérdéseket vet fel Isten igazságosságáról.
 Izajás könyve﻿ (pl. 53. fejezet) a „szenvedő szolgáról” szóló prófécia, amely a szenvedés értelmét és megváltó jellegét mutatja be.
A Zsoltárok könyvében﻿ több szenvedés témájú zsoltár található (például 22, 38, 42), amelyek az emberi fájdalmat, segélykérést és reménységet fejezik ki.
A Prédikátor könyve﻿ az emberi lét hiábavalóságáról és szenvedésről való elmélkedést tartalmazza, kifejezve a szenvedés életre gyakorolt hatását.
Végül az Jeremiás könyve﻿ és egyéb prófétai írások is érintenek szenvedést, például a bűn és büntetés, illetve a vigasztalás témájában.
Ezek a szövegek változatosan közelítik meg a szenvedés problémáját, feloldva a teodícea kérdését, és segítenek az emberi szenvedés megértésében és vallási értelmezésében
Exkurzus
Bibliai költészet
Ószövetség
Himnuszok és dicsőítő énekek: Mózes éneke a Vörös-tengernél – 2Móz 15,1–18. Mirjám éneke – 2Móz 15,20–21. Mózes búcsúéneke – 5Móz 32,1–43. Debóra és Bárák éneke – Bír 5,1–31. Dávid hálaéneke – 2Sám 22,1–51. Ézsaiás hálaéneke – Ézs 12,1–6. Habakuk imádság-éneke – Hab 3,1–19
Imák és hálaénekek: Anna (Hanna) imája – 1Sám 2,1–10. Salamon templomszentelési imája – 1Kir 8,22–53. Ezékiás király imája – Ézs 38,9–20. Jónás imája a hal gyomrában – Jón 2,2–9
Sirató költészet, Jeremiás siralmai (teljes könyv) – Siralmak 1–5
Újszövetség, - Himnuszok és dicsőítő énekek
Magnificat (Mária hálaéneke) – Lk 1,46–55. Benedictus (Zakariás próféciája) – Lk 1,68–79. Gloria in excelsis Deo (angyalok dicsőítése) – Lk 2,14. Nunc dimittis (Simeon éneke) – Lk 2,29–32. Krisztus-himnusz – Fil 2,6–11. Bárány énekei a Jelenések könyvében – Jel 4,8–11. Jel 5,9–14. Jel 15,3–4
Imák: Jézus főpapi imája – Jn 17,1–26. Az Úr imádsága (Miatyánk) – Mt 6,9–13; Lk 11,2–4.
A bibliai költészet (különösen a himnuszok és imádságok) szorosan beágyazódik az ókori Közel-Kelet irodalmi és vallási világába, ugyanakkor teológiailag radikálisan új irányt képvisel. Az alábbiakban rendszerzetten bemutatom, milyen közel-keleti költői hagyományok és műfajok hatottak rá, és miben különbözik tőlük.
1. Közös költői nyelv és formai hagyomány,
 a) Párhuzamos szerkesztés (parallelizmus), A bibliai költészet legjellegzetesebb eszköze – a gondolati párhuzam – nem izraeli találmány, hanem széles körben használt forma: szinonim párhuzam, ellentétes párhuzam, kiegészítő párhuzam.  Ugyanez megtalálható: ugariti himnuszokban (Kr. e. 14–13. sz.), akkád imákban, egyiptomi bölcsességi szövegekben
2. Ugariti irodalom (Kanaán), Baal-ciklus, El-himnuszok, Isteni tanács leírásai
Hatás a bibliai himnuszokra: Isteni királyság-motívum, kozmikus harc (vihar, tenger, káosz), „isteni tanács” képe (vö. Zsolt 82 – forma, nem teológia)
Példa-párhuzam: Baal mint viharisten ↔ JHWH mint kozmikus uralkodó, A Biblia átveszi a képeket, de megtisztítja őket a politeizmustól
3. Mezopotámiai (sumér–akkád) imádságok
Jellegzetes műfajok: Személyes panasz-imák, Bűnbánati himnuszok, Város-siratók
ld: Imák Šamašhoz, Bűnbánati zsoltárok (akkád „šuilla” imák), Ur város siralma
Hatás: Panasz → kérés → bizalom szerkezete, Szenvedő igaz ember képe (vö. Jób könyve), Kollektív siratás (vö. Jeremiás siralmai)
	Különbség: Mezopotámiában: az istenek kiszámíthatatlanok, Bibliában: erkölcsileg koherens, szövetséges Isten
4. Egyiptomi himnuszi hagyomány
Kulcsszöveg: Aton-himnusz (IV. Amenhotep / Ehnaton), Párhuzamok: Teremtés dicsérete, A világ rendjének fenntartása, Fény–élet–isten kapcsolata, Gyakran említett párhuzam: Aton-himnusz ↔ 104. zsoltár (formai és képi hasonlóság)
A bibliai költészet: nem az uralkodót isteníti, nem a Napot imádja, hanem a transzcendens, személyes Istent.
5. Bölcsességi irodalom (nem himnikus, de hatásos)
Párhuzamos művek: Ptahhotep intelmei (Egyiptom), Ahiqar bölcsessége (Arám hagyomány). Hatás: Költői aforizmák, Erkölcsi tanítás imádságos nyelven, Ember–Isten viszony reflektált megfogalmazása
6. Ami a Biblia egyedisége
Teológiai újítások a költészetben: Monoteizmus költői nyelven, Isten erkölcsi jelleme, Az ima, mint párbeszéd, nem mágikus formula, A szenvedés nem mítosz, hanem történeti tapasztalat, A dicsőítés nem kozmikus kényszer, hanem szövetségi válasz.



Zsoltárok könyve
A Zsoltárok könyve, más néven a Zsoltároskönyv (סֵפֶר תְּהִלִּים A sefær təhillîm) 150, eredetileg héber nyelvű költői szöveg gyűjteménye a Biblián belül. Összességében a zsoltároskönyv a siratóénektől (a 3. zs. ) a dicséreten ( a 150. zs.), valamint a Tóráról elmélkedő és „mormogó” egyéntől ( 1. zs.) egy nagyszerű, zenés istentiszteletig jut el, amelyben végül minden élőlény részt vesz (Zs 150,6).A héber kifejezés סֵפֶר תְּהִלִּים A szefær təhillîm már az i. e. 1. században ismert volt; a legkorábbi bizonyíték a 4Q491-es kumráni kézirat. Ez egy zsoltárokat tartalmazó tekercset (szefær) jelentett, nem feltétlenül 150 költői szöveg összeállítását, ahogyan azt a maszoréta szöveg szolgáltatja. A héber nyelvben a szabálytalan hímnemű többes szám ... תְּהִלִּים A təhillîm a héber egyes szám nőnemű alakjára utal. תְּהִלָּה təhillāh , ami azonban az egyetlen cím, amit a 145. zsoltárnak adtak. A təhillîm kifejezés megválasztását a teljes szöveggyűjteményre befolyásolhatta az ugyanebből a tőből származó héber szó הלל hll „dicséret” eredetű népi liturgikus refrén Halleluja (הַלְּלוּיָהּ halləlûjāh ). Az egyes szövegek héberként való jellemzése תְּהִלָּה A təhillāh „dicséret, dicséret, himnusz” kifejezés nem azonnal hihető, mivel a könyv első része számos siratózsoltárt tartalmaz. Ez a teljes kompozíción keresztül tárul fel, amely Bernd Janowski szerint egy „tapasztalati utat” követ a siralomtól a dicséretig.
A Zsoltárok könyve elnevezés, amelyet gyakran használnak a keresztény hagyományban, az ókori görög ψαλμός pszalmósz, „húros ének” szóra vezethető vissza, amely a ψάλλειν pszállein , „húros hangszeren játszani” igéből származik. Amikor a héber Bibliát a hellenisztikus korban (Septuaginta) görögre fordították, ezt a szót választották a héber fordításhoz. מִזְמוֹר mizmôr„ húros hangszeres kísérettel éneklő ének ”, amellyel a 150 zsoltárból 57-et címeztek. A nagy késő antik Septuaginta kéziratok közül a Codex Vaticanus ógörögül ψαλμοί pszalmoí „húros énekek” címet viseli, míg a Codex Alexandrinus ógörögül ψαλτήριον psaltḗrion címet visel, ami itt valószínűleg „húros énekek gyűjteményét” jelenti. E nevek mögött Dávid képe áll, aki húros hangszeren játszik (vö. 1Sám 16,23). Őt tartották a kiváló zsoltárírónak. 
A Zsoltárok könyvének kialakulása 
több fázisban történt, amely folyamat az eredetileg önálló, kisebb gyűjtemények egyesítésével és tudatos szerkesztői munkával valósult meg. Ezek a korai gyűjtemények jellemzően különböző korszakokból származnak, például Dávidhoz, Aszáfhoz és a Korahitákhoz kötődő csoportokat tartalmaznak, utalva a zsoltárok sokszínű keletkezési körülményeire és időszakaira (Kr. e. 10. századtól a babiloni fogság utáni korokig).
A Biblia szövegében ezek a különböző gyűjtemények gyakran világosan elkülöníthetők, például a Dávid által tulajdonított zsoltárcsoportot záró megjegyzések vagy a zarándokénekek csoportosítása által. Emellett előfordul, hogy egyes zsoltárok kétszer is megjelennek, ami a különböző forrásokból való összeállítás árulkodó jele. A könyv öt fő részre osztása és egy-egy doxológiával való lezárása is a késői szerkesztői fázis nyomait hordozza, amely valószínűleg Kr.e. 4-3. századból származik.
A szövegben fellelhető korai imák (például a 90. zsoltár, amely Mózes imájaként ismert) és a későbbi történeti korábbi zsoltárok (például a királyi zsoltárok) jelzik az időbeli rétegzettséget, amely a zsoltárok könyvét gazdag, többrétegű irodalmi és teológiai gyűjtemény.
Héber, görög és latin szöveg
A Zsoltárok könyve szövege héber, görög (Septuaginta, LXX) és latin (Vulgata) változatokban is fennmaradt, ezek között jelentős eltérések vannak.
· Héber eredeti (Masoretikus szöveg, MT): Ez az alapja a zsidó kánonnak, 150 zsoltárt tartalmaz, egyedi héber nyelvi sajátosságokkal és eredeti számozással.
· Septuaginta (LXX): Görög fordítás a Kr. e. 3–2. században, amelyben több zsoltár számozása eltér a hébertől: például a héber 9-10 és 114-115 összevonásra kerül, de az összes szám 150 marad. A LXX szövege általában liturgikusabb, és több helyen bővebb, vagy részletgazdagabb magyarázatokat tartalmaz, valamint bizonyos személynevek és megnevezések eltérnek. A zsoltárok egyes elemei nyelvileg és stilisztikailag is eltérőek a hébertől.
· Latin Vulgata: Szent Jeromos fordítása a 4. század végén. Két változata ismert: a Psalterium Gallicanum (a LXX alapján készült) és a Psalterium iuxta Hebraeos (a héber szöveg alapján készített fordítás). A Vulgata számozását a LXX követi, de a katolikus egyház napjainkban is általában a héber számozást használja.
A zsoltárok felosztása
· Összesen 150 zsoltárból áll, amelyek különböző műfajú és tematikájú himnuszokat, imákat és egyéb irodalmi stílusokat foglalnak magukba. 
A könyv 5 fő egysége
A történeti és szerkesztői szándékok szerint a zsoltárok 5 nagy csoportba rendeződnek:
· 1. könyv: Zsoltárok 1-41
· 2. könyv: Zsoltárok 42-72
· 3. könyv: Zsoltárok 73-89
· 4. könyv: Zsoltárok 90-106
· 5. könyv: Zsoltárok 107-150
Ez a felosztás tudatos szerkesztői munka eredménye, amely nagy valószínűséggel a Kr.e. 4-3. században készült, és célja, hogy tematikailag és szerkezetileg is egységes egészet alkosson. 
A könyv további jellemzői
· A Septuaginta, az ókori görög fordítás, még egy 151. zsoltár erejéig tartja fenn, amelyet Kumrántól találtak meg. 
· Számos zsoltár, például a panaszzsoltárok, a szenvedés központi témáját tárgyalják, és tipikusan panasz, kérés, fogadalom szekvenciát követnek. 
Ez a szerkezet és tematikai felosztás tükrözi a zsoltárok összetett műfaját és a vallási, liturgikus használatot is.
A Zsoltárok szerzői
· Dávid király: A zsoltárok nagy része (73 helyen) Dávidhoz van kötve, aki Izrael egyik legjelentősebb királya és zenésze volt. Őt gyakran tekintik a himnuszok fő szerzőjének, akinek a neve egyben a zsoltárgyűjtemény hagyományos összefoglaló alakja is. 
· Salamon: Dávid fia, akinek a szerzőségét néhány zsoltárnak (például a 72. és 127.) tulajdonítják. 
· Mózes: Az egyik legrégebbi zsoltár, a 90. zsoltár, amely egy ima, Mózeshez kötődik, utalva a korai zsoltári hagyományokra.​
· Ászáf családja: Az 50. és a 73-83. zsoltárok egy csoportját Ászáf és leszármazottai írták, akik szintén fontos liturgikus személyek voltak Dávid korában. 
· Kóráh fiai: 11 zsoltárt is nekik tulajdonítanak (pl. 42, 44–49, 84–85, 87–88). Kóráh levita család volt, akik a templomi éneklést vezették. 
· Hémán és Etán: Hémán a 88., Etán a 89. zsoltár szerzője, mindketten a templomi énekléshez kötődő személyek. 
Funkciójuk a zsoltárkönyvben az istentisztelet, dicsőítés és a közösségi imádság vezetése volt, különösen Dávid uralkodása idején, amikor a liturgikus rend kialakult. A zsoltárok szerzői többnyire papok, léviták vagy királyok, akik a zsoltárokat liturgikus használatra, személyes és közösségi vallási célokra írták. 
Ez a sokszínű szerzői háttér tükrözi a zsoltárok gazdag irodalmi és vallási életét, valamint a zsoltárkönyv összetett szerkesztését is. Több zsoltár esetében azonban a szerzői név hiányzik, ami arra utal, hogy a gyűjtemény több rétegben, több forrásból állt össze.
A zsoltárok műfajai
· Héberül a Zsoltárok könyve neve תְּהִלִּים﻿ (Tehillím), ami „Dicséretek”-et jelent, mivel a könyv nagy része Istent dicsőítő énekekből áll. 
· A zsoltárok műfaji megjelölései között fontos a מִזְמוֹר﻿ (mizmór), ami „ének, zenei kísérettel” jelentésű és a zsoltárok egyik fő csoportját jelöli. Ez a műfaj hangsúlyozza, hogy a zsoltárokat dallamosan, kísérő hangszerrel adták elő. 
· Más héber kifejezések a zsoltárok különböző fajtáira:
· תְּהִלָּה﻿ (tehillá), mely konkrétan dicséretet, dicsőítő éneket jelöl.
· שִׁיר﻿ (šîr), „ének” vagy „dal” általánosabb fogalma.
· מִשְׁמָרָה﻿ (mishmárá), amely a zsoltárokat csoportosító, esetleg liturgikus rendet jelző kifejezés lehet.
Az Újszövetségben leggyakrabban idézett zsoltárok
· Zsoltár 2: Központi teológiai témákat tartalmaz Isten királyi uralmáról és a Messiásról, akit „fölkentnek”, „királynak”, „fiúnak” nevez a szöveg. Ez a zsoltár fontos hivatkozási pont a Fiú-krisztológia számára az Újszövetségben. 
· Zsoltár 23: Az „Úr az én pásztorom” híres imája, amely az Istenbe vetett bizalom és oltalom tematikáját hangsúlyozza. Gyakran idézett az Újszövetségben, mint a hit bizonyságtétele. 
· Zsoltár 110: Ez a zsoltár Krisztus főpapságát és hatalmát mutatja be, és az Újszövetség egyik legismertebb messiási próféciájaként szerepel. 
Ezek a zsoltárok az Újszövetség teológiai értelmezéseinek és Krisztus személyére vonatkozó prófétai olvasatainak központi pontjai. Az idézések nemcsak konkrét szövegrészekre szorítkoznak, hanem fontos alapot képeznek a keresztény tanítások számára is.
A legfontosabb magyar zsoltárfordítások:
· A magyar nyelvű zsoltárfordítások megjelentek már a középkori kódexekben, például a Döbrentey-kódex (1508) Halábori Bertalan egri pap másolata, amely teljes zsoltárfordítást tartalmazott. Ez a fordítás liturgikus célra készült, és az Ó- és Újszövetség egyes részeit is magába foglalta Döbrentey-kódex﻿ (Erdély, 1508). 
· A Bencédi-Székely István-féle zsoltárfordítás jelent meg Krakkó 1548-ban, amely az első protestáns magyar zsoltárfordítások egyike, nagy szerepet játszott a reformáció idején. 
· A 17. században készült a Szenczi Molnár Albert-féle Psalterium Ungaricum (1607, Herborn), amely kötött versformában dolgozta át a zsoltárokat, és fontos református mű volt. Sztárai Mihály﻿, aki korábban fordította a zsoltárokat, de munkáját Szenczi Molnár Albert kritikusan kezelte. Szegedi Gergely﻿, Szkaricza Máté﻿, Balassa Bálint﻿ és Bogáti Fazekas Miklós﻿ is jelentős költői zsoltárfordító volt, utóbbi az első teljes verses zsoltárfordítást készítette el 1582-1683 között
· A katolikus fordítások között kiemelendő Káldi György zsoltárfordítása 1626-ból, amely prózai stílusban készült, és a katolikus egyházban vált ismertté. 
· Sík Sándor zsoltárfordítása az első magyar modern költői zsoltárfordítások egyik kiemelkedő példája. 1923-ban jelent meg először, és különösen ismert arról, hogy jambikus ritmusban, dallamos-rímes formában dolgozta át a zsoltárokat. Ez a költői forma különösen alkalmasnak bizonyult a magyar nyelv sajátosságaihoz, úgy, hogy közben nem akadályozta a szöveghűséget. Sík Sándor zsoltárai parafrazálás formájában közelítik meg a héber eredetit, de a versélményt és az eredeti költői ihletést hangsúlyozzák. 
· Az újabb korokban számos új fordítás jelent meg a Bibliatanulmányok és egyházi énekeskönyvek részeként, például az 1970-es és 1980-as évek protestáns és katolikus fordításai, a modern liturgikus használatra is. 
· 2022-től Mobil alkalmazáson is elérhetők
Ezek a fordítások a magyar nyelvű bibliafordítások és liturgikus énekek fejlődésének fontos mérföldkövei, ezzel párhuzamosan tükrözve a magyar nyelv fejlődését és a vallási élet változásait is.



A bölcsességi irodalom
A Bibliában a bölcsességi irodalomhoz (sapientiális irodalom) tartozó könyvek a következők. A felsorolást kanonikus hagyományonként adom meg, mert a könyvlista felekezetenként eltérhet. 
1. Héber Bibliában a klasszikus bölcsességi könyveknek: Jób könyve, Példabeszédek könyve, Prédikátor könyve (Kohelet), Énekek éneke.
Gyakran ide sorolják (tágabb értelemben): Zsoltárok könyve – különösen a bölcsességi zsoltárokat (pl. Zsolt 1; 37; 73). 

2. Katolikus és ortodox kánon (deuterokanonikus könyvek): Bölcsesség könyve (Salamon bölcsessége), Sirák fia könyve (Jézus, Sirák fia bölcsessége). Ezek: a katolikus és ortodox Bibliában kanonikusak, a protestáns Bibliákban apokrifek.

Bibliai és közel-keleti bölcsességi irodalom
Tematikusan rokon, de nem klasszikus bölcsességi könyv: Zsoltárok egy része, Jób 28 (különálló bölcsességi himnusz), Prédikátor 12, Péld 8–9 (a Bölcsesség megszemélyesítése)
A bibliai bölcsességi irodalom (Jób, Példabeszédek, Prédikátor, Énekek éneke; tágabban Sirák és Bölcsesség könyve) szervesen illeszkedik az ókori Közel-Kelet nemzetközi bölcsességi hagyományába, ugyanakkor teológiailag és antropológiailag sajátos irányt képvisel. Az alábbiakban pontosan bemutatom a kapcsolódási pontokat, majd konkrét, biblián kívüli műveket, amelyek hatása kimutatható vagy nagy valószínűséggel feltételezhető.

1. Közös közel-keleti bölcsességi hagyomány közös jellemzői: Iskolai–udvari környezet (írástudók, hivatalnokok képzése), Aforisztikus forma (mondások, példabeszédek), Tapasztalati etika („mi működik az életben”), Családi tanítás (apa–fiú megszólítás).
Költői párhuzamok: Egyiptomban, Mezopotámiában és Levantében egyaránt jelen vannak.
2. Egyiptomi bölcsességi irodalom és bibliai párhuzamok 
Fő művek: Ptahhotep intelmei (Kr. e. 24. sz.), főbb témái Udvari etikett, Alázat, mértékletesség, Hallgatás erénye.
 Bibliai párhuzamok: Péld 15,1. Péld 17,27–28. 
Amenemope intelmei (Kr. e. 13–12. sz.) Amenemope: 30 fejezet // Péld 22,17–24,22: „harminc mondás” Párhuzamok: Ne mozdítsd el a határt (Péld 22,28), Ne irigyeld az erőszakost (Péld 23,17), Szegény kizsákmányolásának tilalma (Péld 22,22). Fontos azonban megjegyezni, hogy a bibliai szöveg nem másol, hanem teológiailag átértelmez: egyiptomi „maat” (kozmikus rend) → a Bibliában „az Úr félelme”. 
3. Mezopotámiai bölcsességi irodalom
A bölcsesség tanítása (Shuruppak intelmei) – sumér, Apa–fiú tanítás, Erkölcsi intelmek //  Péld 1–9. Péld 6,20–23.
Ludlul bēl nēmeqi („Dicsérem a bölcsesség Urát”) // ➡️ Jób könyvének legfontosabb párhuzama Közös témák: Igaz ember szenvedése, Isten akaratának kifürkészhetetlensége: Jób 3; 9; 13; 19. Különbség: Mezopotámiában: a szenvedés oka ismeretlen. A bibliában: dialógus Isten és ember között.
Babiloni teodicea: Dialógus műfaj, Cinikus barát ↔ szenvedő igaz, A bibliaban: Jób barátaival folytatott viták.
4. Levantei arámi hagyomány (Levante = a Földközi-tenger keleti partvidéke, főként: mai Szíria, Libanon, Izrael / Palesztina,): Ahiqar bölcsessége (Kr. e. 7–5. sz.) Udvari hűség, Árulás, intrika, Rövid aforizmák //  Biblia: Péld 11–16. Sirák fia könyve
5. Bölcsességi pesszimizmus és egzisztencializmus
Mezopotámiai művek: „Párbeszéd az úr és szolgája között” „Miért hal meg az igaz?” (fragmentumok). // Biblia: Prédikátor könyve. Közös: Az élet hiábavalóságának felismerése.  Bibliai különbség: Nem nihilizmus, hanem istenfélelemmel zárt reflexió (Préd 12,13).
6. Énekek éneke és szerelmi költészet Egyiptomi Gyönyörűség dalainak kezdete. (Kr. e. 13–12. sz.). Erotikus metaforák, Természetképek, Dialógus forma, // Biblia: Énekek éneke 1–8. Bibliai újítás: Nincs mágikus vagy mitológiai erotika. Kölcsönös, egyenrangú szerelem.


Példabeszédek könyve
A Példabeszédek könyve ( מִשְׁלֵי Mislé - a מִשְׁלֵי שְׁלֹמֹה Mislé S(e)lómó - Salamon példabeszédei teljesebb címből rövidülve -; jiddis: משלי Misle) a Biblia egyik protokanonikus ószövetségi könyve, az izraelita bölcsességi irodalom egyik legjellegzetesebb alkotás. Fő témája az, az igazi bölcsesség Istentől származó ajándék: ő biztosítja a világ természeti és erkölcsi rendjét, segítve az igaz embert, és kudarcra ítélve a gonoszt. A könyv héber elnevezése Mislé (mondások), amit a Septuaginta Paroimiai (Szalomonosz) címen fordított le görög nyelvre. A Vulgatában a könyv címe Liber proverbiorum (Salomonis), ami a magyar fordításokban Salamon példabeszédei vagy Példabeszédek könyve. A cím a mű feliratából ered: „Salamonnak, Dávid fiának, Izrael királyának mondásai” (1,1). A héber Biblia kánonjában a Példabeszédek könyve az Írások csoportjában a Zsoltárok könyve és a Jób könyve után vagy között található. A Septuaginta és a Vulgata azonban a három salamoni írást – Példabeszédek könyve (Péld), Prédikátor könyve (Préd), Énekek éneke (Én) – egymás mellé állította a Zsoltárok könyve (Zsolt) után, míg Jób a Zsolt előtt áll. A magyar bibliafordítások – mind a katolikus, mind a protestáns – a Septuaginta és Vulgata sorrendjét követik.
A Példabeszédek könyve szerkezete
 több gyűjteményből áll össze, amelyeket a bibliakutatók többféleképpen csoportosítanak, de alapvetően az alábbi főbb egységek különíthetők el:
· Az első rész (1–9. fejezet) hosszabb intelmeket, bölcsesség-beszédeket tartalmaz, amelyek bevezetőként szolgálnak, bemutatják a bölcsesség fontosságát, az istenfélelem szerepét, valamint etikát és életvezetést oktatnak, például a családi és társadalmi kapcsolatokra vonatkozóan.
· Második rész (10,1–22,16) a „Salamon mondásai”, rövidebb bölcsességi mondások gyűjteménye, amely az egyéni viselkedésre, erkölcsre, igazságosságra fókuszál.
· Harmadik és negyedik rész (22,17–24,34) a bölcsek mondásai, amelyek többnyire párhuzamosító vagy tanító jellegű beszédek, részben egyiptomi bölcsességi hagyományokból is merítenek.
· Ötödik rész (25–29) ismét Salamon mondásait tartalmazza, amelyeket a babiloni fogság után gyűjtöttek össze.
· Hatodik rész (30) a masszai Agurnak, Jake fiának szavai, amelyek különös bölcsességi mondásokat kínálnak, gyakran mistikus vagy paradox alakban.
· Hetedik rész (30,15–33) számmondásokat tartalmaz, amelyek költői formában ismétlődő mintákat használnak.
· Nyolcadik rész (31,1–9) Lemuel király szavai, amelyeket anyja tanított, erkölcsi és vezetői intelmek.
· Kilencedik rész (31,10–31) a híres derék asszony dicsérete, amely egyfajta záródarabként értelmezhető.
Ez a szerkezet tükrözi a könyv gyűjteményeszségét és sokrétűségét, amely magába foglal hosszabb tanításokat, rövidebb mondásokat, párhuzamos szerkezetű bölcsességi szövegeket, valamint prózai és költői formákat egyaránt. A könyv központi témája a bölcsesség, az istenfélő élet, az erkölcsi felelősség és a társadalmi igazságosság.
Példabeszédek szövegkritikája és fordításai
	Szempont
	Jellemzők

	Héber Masoretikus szöveg
	Alapjául szolgál, nyelvi és költői sajátosságokkal

	Septuaginta
	Rövidebb vagy bővebb változatok, liturgikusabb

	Fordítási problémák
	Szójátékok, költői nyelv, többértelműség

	Kritikai kiadás
	Több olvasat összevetése, táblázatok, jegyzetek



A bölcsességmondások műfaji
 kategorizálása általában a következő főbb csoportokba sorolható, amelyeket az irodalmi műfajelméletek és a bölcsességi irodalom tanulmányai is megerősítenek:
· Gnóma vagy bölcsességmondás: Rövid, tömör, gondolati tartalommal bíró mondások, tanácsok vagy életképek, melyeket gyakran általános igazságként fogadnak el. Ezeknek a műfajnak kiemelkedő képviselője Weöres Sándor gnómái Gnóma﻿. 
· Intelmek: Hosszabb tanító jellegű szövegek, amelyek gyakran egy személyhez vagy csoporthoz intézett erkölcsi, életvezetési tanácsokat fogalmaznak meg. Ilyenek például a bibliai Példabeszédek első részei, vagy más bölcsességi tanítások. 
· Mottó vagy aforizma: Egyszerű, frappáns megfogalmazások, amelyek röviden és hatásosan közvetítenek életbölcsességet vagy erkölcsi igazságokat, mely ókori és modern irodalomban egyaránt megtalálhatók. 
· Parabola vagy példabeszéd: Olyan műfaji forma, amely egy konkrét történeten vagy képen keresztül közvetít általános igazságokat vagy tanítást, a Példabeszédek könyvében is előfordulnak kisebb parabolikus elemek. 
· Nītiśāstra: Az indiai bölcsességi irodalomban használt kategória, mely az erkölcsi és társadalmi bölcsesség összességét foglalja magában, kategóriája a magyar bölcsességmondásokhoz hasonló formák között is fellelhető Nītiśāstra﻿. 
Összességében a bölcsességmondások műfaji besorolásában a legsűrűbben visszatérő elemek a rövid, tömör tanító mondások (gnómák), a hosszabb intelmek és a történeti vagy képi példázatok (parabolák). Ezek a műfajok mind a tanítás, a figyelemfelkeltés és az erkölcsi útmutatás eszközei.
Biblián kívüli Bölcsességi gyűjtemények
Az ókori népek között több jelentős bölcsességi gyűjtemény maradt fenn, amelyek az emberi élet alapvető kérdéseit, erkölcsi tanításokat és életvezetési szabályokat foglalják össze. Ezek a gyűjtemények nemcsak önálló művek, hanem hatással voltak egymásra és a későbbi vallási irodalmakra, így például a bibliai bölcsességi irodalomra is.
· Egyiptomi bölcsességi irodalom: A legismertebb gyűjtemények az Óbirodalom és Középbirodalom korából származnak (i. e. kb. 2500–1600). Ilyenek a „Instrukciók Ptahhotephez”﻿, amely tanácsok formájában foglalja össze az erkölcsi és társadalmi normákat, illetve az „Szemerke vagy Amenemhet tanításai”﻿, amelyek a vezetői bölcsességet hangsúlyozzák. Az egyiptomi bölcsességi irodalom súlypontja a harmonikus társadalmi élet és a személyes erények. 
· Babiloni akkád bölcsességi gyűjtemények: A mezopotámiai bölcsességi irodalom fő művei közé tartozik az „Szapú-Úgallum”﻿ vagy „A bölcs ember tanításai”﻿ (i. e. kb. 2000–1200), amelyek prozódi eredetű tanítások, közmondások formájában adnak útmutatást a helyes életre. Ezen túl a „Lúgarszin-himnusz”﻿ vagy a „A sumer bölcsesség könyve”﻿ is jelentős források.​
· Ugariti és hettita források: Az ugariti irodalom, i. e. 14–12. század között keletkezett, mitológiai és bölcsességi szövegekkel gazdagította a közel-keleti bölcsességi irodalmat, amelyek a bibliai szövegek értelmezésében is fontos szerepet játszanak. 
· Kínai filozófiai és bölcsességi gyűjtemények: A konfuciánus és taoista hagyományokban, i. e. 6–2. század között megjelentek a „Analekták”﻿, „Dalok könyve”﻿ és „Tao Te King”﻿, melyek erkölcsi és életvezetési tanításokat tartalmaznak, nagy hatással voltak a keleti bölcsességi irodalomra. 
Ezek a gyűjtemények összhangban vannak a bölcsesség univerzalitásával, és gyakran átfedik egymást témáikban: emberiség, istenség, erkölcs, társadalom és személyes élet harmóniája. A keletkezési idő általában az i. e. második évezredtől az i. e. első századokig terjed, és ezek révén megérthető a bölcsességi irodalom fejlődése és kapcsolatai az ókori kultúrák között.



A Prédikátor (Kohelet) könyve
A Prédikátor könyve a héber Biblia ketuvim könyvcsoport („írásai”) egyike, és a keresztény Ószövetség bölcsességirodalmának része. Egy meg nem nevezett szerző bemutatja „Koheletnek, Dávid fiának, Jeruzsálem királyának szavait” (1,1), és csak az utolsó versekben (12,9–14) használja saját hangját, ahol saját gondolatait osztja meg és összefoglalja Kohelet állításait; a szöveg fő részét Kohelet írta. A Prédikátor könyve a görög Ἐκλησιαστής (ekklēsiastēs) szó fonetikus átírása, amely a Septuagintában a szerző héber nevét, Kohelet-et (קֹהֶלֶת) fordítja. A görög szó az ekklesia („gyűlés”) szóból származik, ahogy a héber szó a kahal („gyűlés”) szóból származik, de míg a görög szó jelentése „gyűlés tagja”, az eredeti héber szó jelentése, amelyet fordított, kevésbé biztos.
A Prédikátor könyve szerkezete
· Bevezetés (1,1–2,1): A mű elején Salamon elhatározását olvashatjuk, amely az élet értelmének keresésére és a hiábavalóság kérdésére irányul.
· A nagy lelki küzdelem (2,2–7,14): Ebben a részben Salamon különböző élethelyzeteket, mint a vágyak, vagyon, tudás és öröm hajszolását vizsgálja, miközben a hiábavalósággal vívott harc motívuma erősen jelen van, és Istenhez fordulásról is esik szó.
· Tanítások és bölcsességi mondások gyűjteménye (7,15–12,8): Itt találhatók a leginkább prózai, bölcsességi mondások, melyek az ember életét, erkölcsét, és az idő múlását tárgyalják.
· Epilógus (12,9–14): A könyv lezárása, amely összefoglalja a tanításokat, és kiemeli az élet értelmének keresését Istenben.
Fontos megjegyezni, hogy a könyv fő témája az élet hiábavalósága alatt, az emberi élet elmúló voltának kérdése, és végső megoldásként az Istenben való megbízhatóság megkeresése.
Kritikai szövege és fordításai
Fontos szempontok a Kohelet szövegkritikájához:
· A Masoretikus szöveg viszonylag egységes, de vannak kérdéses, többszörösen értelmezhető helyek, amelyek eltérő értelmezéseket eredményeznek.
· A LXX szöveg gyakran parafrázis jellegű, a görög fordítás kiegészítéseket és stilisztikai változtatásokat is tartalmaz, amelyek megnehezítik az eredeti héber szöveg pontos rekonstruálását.
· Több héber töredék (például Qumránból) és közvetett szövegváltozat szóba jöhet a kritikai szöveg megállapításában, de ezek kevésbé teljesek.
· Fordításokban a Kohelet sajátosságai — mint például a filozófiai és bölcseleti nyelvezet, az irónia és szóképek — kihívást jelentenek, így a fordítók különféleképpen dolgozzák fel a szöveget.

A Prédikátor könyvének pesszimizmusa
 leginkább a sztoikus és egzisztencialista filozófiák előfutáraként értelmezhető. Ezek a filozófiai irányzatok a világban tapasztalható bizonytalanságot, az élet mulandóságát, valamint az emberi élet értelmetlenségének kérdését helyezik a középpontba.
A könyvben számos megfogalmazás utal arra, hogy az élet „hiábavalóság” vagy „minden hiábavalóság” („vanitas vanitatum”) alá tartozik, ami hasonló a sztoikus filozófia szemléletéhez, ahol az emberi dolgok múlandóságát és tünékenységét hangsúlyozzák. Ez a pesszimizmus azonban nem teljesen elutasító, hiszen a Prédikátor hisz Istenben és az életben rejlő isteni rendben, így lényeges különbség van a sztoikus, illetve az egzisztencialista (pl. Jean-Paul Sartre, Albert Camus) nihilizmussal szemben, mivel itt megmarad az isteni igazság és értelmezési lehetőség.
Ez a filozófiai háttér a könyvet a bölcsességi irodalom egyik legmélyebb, elmélkedő és paradox gondolkodású művévé teszi, amely az emberi élet kérdéseire a hiábavalóság és a rejtett érték feszültségében keresi a választ.
A Prédikátor könyvének hatástörténete
 gazdag és sokrétű, mivel ez a bibliai mű az ókori világ filozófiai és irodalmi hagyományaira hatott, ugyanakkor sajátos, egyéni látásmódjával is hozzájárult a bölcsességi irodalom fejlődéséhez.
A könyv alapvető témája az élet hiábavalósága, a múlandóság és az emberi létezés értelmetlensége, amit a későbbi filozófiai irányzatok is átörökítettek. A mű hatását jól mutatja például a görög sztoicizmus és epikureizmus: mindkét filozófiai irányzat a világban tapasztalható élettel és a boldogság keresésével foglalkozik, de a Prédikátor a cinikus és pesszimista szemléletet is erősítette, amelyben az élet értelmetlenségét hangsúlyozza. 
A középkorban és a keresztény hagyományban a Prédikátor – mint a bölcsességi irodalom része – gyakran került összekapcsolásra más intelmekkel és erkölcsi tanításokkal, és a filozófiai kérdések mellett a teológia és az élet értelmének kérdése is központi szerepet kapott. Ez a gondolkodás a reneszánsz és az újkori humanizmusban is folytatódott, ahol a mű a lét értelmének keresése mellett az idő és az elmúlás kérdéseit is feldolgozta.
A modernkorban a pszichológia, filozófia és irodalom is hatással volt a Prédikátor értelmezésére, ami többek között a nihilizmus, az egzisztencializmus és a korszellem általános életfelfogásának alakulásában is tükröződik. A mű hatására számos irodalmi és filozófiai mű készült, amelyek a világ értelmetlenségét, az élet múlandóságát vagy a személyes kihívásokat dolgozzák fel. 
Összességében a Prédikátor könyve a bölcsességi irodalom egyik legnagyobb hatású műve, amely a filozófiai gondolkodásban, irodalomban és teológiában egyaránt jelentős mérföldkő.


Énekek éneke
Az Énekek éneke a hagyomány által Salamon királynak tulajdonított, a menyasszony és a vőlegény szerelmi énekeiből álló sorozat a Bibliában. Héberül a legszebb éneket jelenti (héberül: שיר השירים, Shir ha-Shirim). A Szeptuagintában a prédikátor könyve után szerepel. A Vulgátában a két salamoni mű közé helyezték. A Héber Bibliában a kánoni könyvek harmadik csoportjában, az „Írásokban” található, és a nagy ünnepeken olvasott öt megillot (tekercs) élén áll. A hagyomány Salamon királynak tulajdonítja, aki énekeket is szerzett (1Kir 5,12). Modern kutatások alapján a keltezésének legmegbízhatóbb bizonyítéka a nyelve: a babiloni száműzetés vége után az i.e 6. század végén az arámi fokozatosan felváltotta a héber nyelvet, a szókincs, a morfológia, az idióma és a szintaxis bizonyítékai egyértelműen egy jóval későbbi dátumra utalnak; évszázadokkal későbbre, mint ahogy a művet hagyományosan gondolták.
Harminc szerelmi énekből álló gyűjtemény, amely a vőlegény és menyasszony egymás iránti szerelmét hirdetik: együtt vannak, majd elválnak, keresik majd megtalálják egymást. A dalok egy részében a menyasszony beszél szerelme utáni vágyakozásáról és összetartozásukról, és leírja a vőlegény külsejét (12 ének), más részeknél a vőlegény énekli meg jegyese szépségét, szerelmén érzett örömét (8 ének). Körülbelül hat dalban pedig a jegyesek felváltva dicsérik egymást. Ezen kívül megszólal a kar is (Jeruzsálem lányai).
A fogság után, valószínűleg a hellenista korban (Kr. e. 3. század) született. Erről tanúskodik a műben egy perzsa és egy görög kölcsönszó. Keletkezésük helye Jeruzsálem lehetett. Nem kizárható, hogy egyes dalok régebbi eredetűek. A művet felvették a zsidó kánonba, bár Kr. u. 2. században felmerült a kétely, helyes volt-e ide sorolni, de a hagyományokra való tekintettel végül megmaradt a szent szövegek között, sőt a Kr. u. 8. századtól húsvét ünnepén olvassák.
Az értelmezők szerint allegorikus jelentéssel bírt, míg mások szerint szerelmes, lakodalmi énekek voltak. Rabbi Akiba (megh. Kr. u. 132.), aki szerint az írás Isten és Izrael kapcsolatát énekli meg. Ezt az értelmezést támasztják alá azok a prófétai kijelentések (Oz 1-3; Jer 2,2; Ez 16), amelyek Istennek népe iránti szeretetét a házastársi szerelemhez hasonlítják. Később egyes keresztény egyházatyák Krisztus és az Egyház kapcsolatának allegóriájaként értelmezték a könyvet. Ismét mások egy ősi kánaáni termékenységi misztérium kultikus szövegének tekintik.
Az értelmezők másik csoportja az Énekek énekét szó szerint értelmezi. Közülük egyesek szerint daljátékról van szó, amely az emberi hűséget és összetartozást énekli meg. Mások egyszerű házasságkötési dalgyűjteménynek tekintik. Ismét mások a profán szöveget a Ter 2,23-24 alapján, mintegy annak kommentárjaként értelmezik.
Az Énekek énekéhez hasonló szerelmes énekek
 az ókorban számos különböző kultúrában léteztek, gyakran a testi és lelki szerelem ünneplésére, a vágyakozás kifejezésére szolgálva. Ezek a biblián kívüli szerelmes költészeti gyűjtemények hasonló témákat dolgoznak fel: a szerelmespár találkozását, a vágyról és az egymás iránti elkötelezettségről szóló lírai megnyilvánulásokat.
· Az egyiptomi szerelmes líra fontos példái az ún. Gyönyörűség dalainak kezdete﻿ („sírszerelmek”), amelyek a halottkultusz mellet foglalkoznak az élet és szerelem szépségével, gyakran lírai formában, például a Kr. e. 14-12. századból].
· A mezopotámiai irodalomban ismert az "Ishtar és Dumuzid szerelmi dala"﻿, amely babiloni szerelem- és termékenységi témákat ötvöz, és az isteni szerelmet jeleníti meg.
· A sumér és akkád szerelmi költemények gyakran rituális és mitikus elemekkel egyesített szerelmi vallomások, fennmaradt példák az i. e. 3-2. évezredből.
· A görög lírában, például Sappho költészetében, szintén teret kaptak a szerelmi témák, amelyben a személyes és érzelmi vágyakozás erőteljes kifejezést nyert.
Ezek az ókori szerelmes énekek, bár kulturálisan különböznek, közös vonásuk, hogy a szeretetet és a vágyat életadó, szép és mély emberi élményként mutatják be, ami az Énekek éneke témájával és hangulatával erősen rokon.
Kritikai szöveg
Az Énekek éneke kritikai szövege és fordításainak eltérései több tényezőből adódnak:
· A héber eredeti szöveg maga is bonyolult, költői, szóhasználata, stilisztikája és retorikája miatt többféleképpen értelmezhető. A könyv valószínűleg több szájhagyomány útján fennmaradt lírai költemény gyűjteménye.
· Az ismert kéziratok között vannak eltérések, például különböző dialektusok, szóhasználatok, és időnként egyes verseket különböző helyeken vagy sorrendben találunk.
· A Septuaginta (LXX) görög fordítása több ponton parafrázis szerű, bővítéseket és stilisztikai finomításokat tartalmaz, melyek időnként eltérnek az eredeti héber szándékától.
· A latin Vulgáta fordítása hagyományosan a LXX-n alapul, de később nemzeti nyelvű fordítások sok esetben a héber vagy más forrásokat is figyelembe vették, így a fordítások között eltérések lehetnek.
· Magyar és más modern nyelvű fordításokban pedig a költői és lírai jelleg eltérő hangsúlyozása miatt eltérések figyelhetők meg.


A Bölcsesség könyve
A Bölcsesség könyve, más néven Salamon bölcsessége Σοφία Σαλωμῶνος a Septuaginta hét bölcsességkönyvének egyike, a Zsoltárok, a Példabeszédek, a Prédikátor könyve, az Énekek éneke (Salamon éneke), Jób és Sirák könyve mellett. A deuterokanonikus könyvek egyik, azaz szerepel a katolikus egyház és a keleti ortodox egyház kánonjaiban, de a legtöbb protestáns az apokrif iratok részének tekinti. Bár nem szerepel a héber Bibliában, korán befogadásra talált a Septuaginta és az ólatin (vetus latina) hagyományokban, és néhány újszövetségi író is ismerte. Görög nyelven írta egy alexandriai zsidó szerző. A legtöbb tudós témái és témái alapján az i. e. 1. századra datálja, bár egy kisebbség Salamon király uralkodásától Caligula császárig terjedő időket feltételez.
A Bölcsesség könyvének szerkezete 
1. Bevezető és dicséret a bölcsességnek (1–9. fejezet)
Ebben a részben a bölcsesség fontosságát, eredetét és szerepét hangsúlyozza a szerző. A bölcsesség isteni eredetű, éltető, igazságot és igazságosságot közvetítő erőként jelenik meg, amely megvédi az embert a rossztól és a bűntől. A bölcsesség dicsérete mellett figyelmeztetések és intelmek is találhatók az életről, az igazságról és az erkölcsről.
2. Bölcsességi mondások gyűjteménye (10–19. fejezet)
Ez a rész már inkább rövidebb, gyakran aforizma jellegű mondásokat tartalmaz, amelyek az élet különböző területein alkalmazható bölcsességet foglalják össze. Témái között szerepel a jó és rossz megkülönböztetése, a felelősségvállalás, a törvényesség és az igazságosság kérdései, de a szerző foglalkozik az emberi élet mulandóságával és a halállal is.
Ezen fő egységek között gyakran előfordulnak ismétlődések és párhuzamos szerkezetek, melyek a mű költői és didaktikus jellegét erősítik. A könyv végső tanúsága az, hogy a bölcsesség nem csupán ismeret, hanem életvezetési alapelv és isteni ajándék, amely az igazságosság és az erkölcs útján vezeti az embert.
A Bölcsesség könyvében a bölcsesség allegorikus képe (7,28 és 7-9f) erősen antropomorfizált, és ezen keresztül jelenik meg mint személy, aki vonzó, életet adó és az igazság képviselője. A könyvben a bölcsesség, mint női alak jelenik meg, aki hívogatja és tanítja az embereket, különösen a királyokat és a hatalmasokat. Ezt a personifikációt általában "a bölcsesség menyasszonya" vagy "a bölcsesség jegyese" formában ábrázolják, aki szépségével és erejével hódítja meg a szíveket.
A Bölcsesség könyvében a bölcsesség egyfajta isteni ajándékként, a teremtés részeként jelenik meg, aki az egész világot átfogja, sőt Istennel való kapcsolatként is értelmezhető. A bölcsességet nem csupán intellektuális erőként, hanem életet formáló erőként és isteni sugallatként ábrázolják, amely védi és vezeti az igazakat, és az igazságosság gyakorlására bátorít. Ez az allegorikus kép a könyv bevezető fejezeteiben (például 7. fejezet) kiemelten jelenik meg, ahol a bölcsesség a világmindenségen átívelő szellemi erőként jelenik meg, amely „a világ minden határait bejárja”. 
Összefoglalva, a Bölcsesség könyvében a bölcsesség allegorikus megjelenítése testesíti meg az isteni tudást, iránymutatást és életadó erőt, amely átfogja a teremtett világot és az igaz életre hív.
A Bölcsesség könyvének fontosabb témái 
· A bölcsesség dicsérete és isteni eredete (1–9. fejezet)
· Ebben a részben a bölcsesség, mint isteni ajándék és életet adó erő jelenik meg, kifejezetten a 7. és 8. fejezet foglalkozik részletesen a bölcsesség allegorikus alakjával.
· Az igazak örök jutalma és az istentelenek bukása (3. fejezet), ahol a tiszta élet jutalmát és az igazságosság kezdetét hangsúlyozza.
· Az élet és halál kérdései, az emberi élet mulandósága (2. és 4. fejezet), ahol a bölcsesség útmutatása alapján az élet helyes útját tárgyalja.
· Az igazságosság, jog és erkölcs fontossága (5–9. fejezet), kiemelve a tisztességes élet kereteit és az isteni törvények követését.
· A bölcsesség mindent átfogó hatalma és jelenléte a világban, mint az isteni terv része (7–9. fejezet).
· Az emberek ítélete és Isten igazságossága (11–19. fejezet), ahol az emberi bűnök és az isteni ítélet kérdése is megjelenik.
Ezek a témák a könyv alapvető üzeneteit alkotják, amely a bölcsesség mint isteni éltető erő, az erkölcsi és igazságos élet útmutatója jeleníti meg, miközben a mulandó emberi lét kérdéseit is alaposan elemzi.
Bölcsesség könyvének kritikai szövege és fordításainak eltérései
	Szöveg- és fordítási változat
	Jellemzők

	Septuaginta (LXX)
	Bővebb, költőibb, kiegészítő bölcseleti részek

	Latin Vulgáta
	LXX alapú, de sajátos latin stilisztikai vonások

	Szíriai Peshitta és Kopt
	Helyi fordítások, eltérő szóhasználat és hangsúlyok

	Kritikai kiadások
	Többféle olvasat jegyzése, széles értelmezési spektrum




Sirák fia könyve
Sirák fia könyve פר בן סירא,  Σοφία Σιραχ, (Liber) Ecclesiasticus, a deuterokanonikus könyvek egyike. A katolikus egyház a tridenti zsinaton (1545-63) ünnepélyesen kanonikusnak nyilvánította. A protestáns keresztény irányzatok a deuterokanonikus könyveket apokrifeknek is nevezik. Bár hosszú időn át csak a görög nyelvű eredetik voltak ismertek, később bebizonyosodott, hogy Sirák fiának könyvét eredetileg héberül írhatták. 
1896-ban a kairói zsinagóga egyik tárolójában, ahol elhasznált tekercseket tartottak, felfedezték a könyv öt kézzel másolt töredékét a 11.-12. századból. Ennél régebbi szövegrészek kerültek elő Kumránból 1946-ban. 1964-ben a Masszáda erődben találtak egy hiányos tekercset Sirák fiának könyvéből, ami az erődben magukat elsáncolt zelótáké lehetett. Ezekből a töredékekből a könyv mintegy kétharmadát rekonstruálták. Jesua ben Eleázár ben Sira (Ben Sira, vagy – a görög szöveg szerint – „Józsua, a jeruzsálemi Sirák fia”) a második templom korabeli hellenisztikus zsidó írnok volt. A Sirák könyvét bibliai héber nyelven írta körülbelül Kr. e. 180-ban.  
Az összes héber bibliai és apokrif író közül Ben Sira egyedülálló abban, hogy ő az egyetlen, aki művének szerzőjét vallotta magára.  A Sirák könyvét általában a Kr. e. 2. század első negyedére datálják. A szöveg múlt időben utal „Simon főpapra, Oniás fiára” az 50,1-ben.  Ez a rész szinte biztosan Simon főpapra, II. Oniás fiára utal, aki Kr. e. 196-ban halt meg. Mivel a könyv nem utal Simon utódai ( III. Oniás , Jázon és Menelausz ) közötti küzdelmekre, ahogy a szeleukida királyra, IV. Antiokhosz Epiphanészre sem (aki Kr. e. 175-ben lépett trónra), a könyvnek tehát Kr. e. 196 és 175 között kellett íródnia. 
A koiné görög fordítást a Septuagintában a szerző rövidített neve alatt fogadták el: Sirakh (Σιραχ ). Néhány görög kézirat címként „ Iēsous Sirakh fiának bölcsessége ” vagy röviden „ Sirakh bölcsessége ” szerepel. A Vetus Latina Biblia a Septuagintán alapult, és egyszerűen latin betűkkel írta át a görög címet: Sirach. A latin Vulgatában a könyv neve Sapientia Jesu Filii Sirach („Jézusnak, Sirach fiának bölcsessége”). A görög egyházatyák „Minden Erény Bölcsességének” is nevezték, míg a latin egyházatyák, Cyprianustól kezdve Ecclesiasticusnak nevezték, mivel gyakran olvasták a templomokban, ami arra késztette a latin egyházatyákat, hogy Liber Ecclesiasticusnak („Egyházi könyv”) nevezzék. Hasonlóképpen, az Újlatin Vulgata és az Apokrif iratok számos modern angol fordítása az Ecclesiasticus címet használja, szó szerint „az egyházé”, mivel gyakran használják a keresztény tanításban és istentiszteletben. A Sirák könyve tartalmazza az egyetlen bibliai szövegrészt, amely kifejezetten dicséri az orvosokat (Sir 38).
A Sirák könyve eredetileg bibliai héber nyelven íródott, és „Ben Sirák példabeszédei” (משלי בן סירא , Mišlē ben Sirā ) vagy „Ben Sirák bölcsessége” ( חכמת בן סירא , Ḥokhmat ben Sirā) néven is ismert. A könyvet nem fogadták be a Héber Bibliába, és az eredeti héber szöveget a maszoréták nem őrizték meg. 1896-ban azonban a Sirák könyve eredeti héber szövegeinek több tekercstöredékét találták meg a kairói Genizában (a zsinagóga sérült kéziratok raktárában). Bár ezek közül a kéziratok közül egyik sem teljes, együttesen a Sirák könyvének körülbelül kétharmadát teszik ki. Olyan tudósok szerint, mint Solomon Schechter és Frederic G. Kenyon, ezek a megállapítások alátámasztják azt az állítást, hogy a könyv eredetileg héberül íródott. A cambridge-i könyvtában az utolsó töredéket Dr. Scheiber Sándor magyar rabbi fedezte fel és publikálta.
Bölcsességi himnusz
A Sirák fia könyve﻿ 51. fejezetében két rész található: az első egy hálaadó himnusz (1-12. vers), a második pedig egy költemény a bölcsesség kereséséről (13-30. vers). A magyar szöveg így kezdődik az imádság:
"Engedd, hogy áldjalak, Uram és Királyom,
hogy magasztaljalak, üdvömnek Istene.
Háladalt szeretnék zengeni nevednek
Mert segítõm és oltalmazóm lettél
és hajlékot adtál nékem nyomorúságomban.
Szereteted felülmúlja a föld terjedelmét,
irántad tanúsított irgalmad a mennyig ér."

Ez után folytatódik a bölcsesség keresését, Istenhez fordulást kifejező költeménnyel. Ez a fejezet a Sirák fia könyvének végső részét képezi, egy imádságos köszönetnyilvánítás és bölcsességre buzdítás, összefoglalva a könyv tanítását Isten iránti bizalomról és bölcs életvezetésről.
A könyv szerkezete
A Sirák fia könyve szerkezete nagyjából két fő részre osztható: az 1-23. fejezetek tanítása az egyéni életről, különösen a családról és házasságról szól, míg a 24-50. fejezetek a társadalmi élet tanításait tartalmazzák. Mindkét rész bölcsességdicsérettel kezdődik. A könyv végén, az 51. fejezetben két függelék található: egy hálaadó ének és egy költemény a bölcsesség kereséséről. A szerző műve nem rendelkezik szigorú, rendszeres tervvel, hanem inkább egymást követő témákkal, sok kitérővel és nagyobb egységekkel, amelyeket egy bölcsességi életet bemutató gondolatmenet fűz össze. A könyv nem tartalmaz eszkatológiai vagy messiási nézeteket, inkább evilági bölcsességre és erkölcsi tanításra fókuszál. A halál utáni életet árnyszerű létként írja le, remény nélkül visszatérésre az életbe. Összességében a Sirák fia könyve egy gazdag bölcsességi gyűjtemény, amely tanulságokkal szolgál az egyéni és társadalmi élet különböző területein.

Sirák fia könyve﻿ főbb témái
Bölcsesség titka, Isten félelme, türelem, önuralom: 1. fejezet
Isten félelme próbatétel idején: 2. fejezet
Kötelességek szüleink iránt, a gőg elítélése, a szegények szeretete: 3. fejezet
Az igaz boldogság, irigység és kapzsiság: 14. fejezet
Az ember szabadsága és a törvény ismerete: 15. fejezet
A gonoszok pusztulása, igazságszolgáltatás: 16. fejezet
Az isteni bíró, megtérésre hívás: 17. fejezet
A nevelés, egészség, öröm: 30. fejezet
A gazdagság és bor: 31-32. fejezet
Álmok és utazás: 34. fejezet
Törvény és áldozat: 35. fejezet
Ima, Izrael megszabadítása: 36. fejezet
Az ember nyomorúsága, életszabályok: 40. fejezet
A halál és az istentelenek sorsa: 41. fejezet
Az apa gondja a lányával, női erkölcs: 42. fejezet
Nagy történelmi alakokról szóló művészi beszámolók: 44-50. fejezetek
Hálaadó himnusz és a bölcsesség keresése: 51. fejezet
 
A könyv lényegében 1-23. fejezetig az egyéni életvezetés, család és erkölcs témáit tárgyalja; 24-50. fejezetig a társadalmi és történeti tanításokat; míg az 51. fejezet egy befejező hálaadás és bölcsességkereső ima.​
Kritikai szöveg
	Szöveg/típus
	Jellemzők és eltérések

	Septuaginta (LXX)
	Alapvonal, gazdag, filozófiai kiegészítések

	Vulgáta
	LXX alapú, néhol egyszerűsített vagy bővített

	Más ősi fordítások
	Különböző szóhasználat, teológiai hangsúlyok

	Héber töredékek
	Segítik a kritikai szöveg pontosítását


A masszorák
 (héb. ba‘alé ha-masszorá = „a hagyomány őrzői”) a héber Biblia szövegének rögzítői és továbbadói voltak. Munkájuk döntő jelentőségű a masszoréta szöveg (MT) kialakulásában, amely ma is a zsidó Biblia alapja. 1. A masszorák működésének ideje Kr. u. 6–10. század. Fő virágkor: 8–10. század. A a bibliai kánon már lezárt, de a szöveg csak mássalhangzókkal volt rögzítve, a kiejtés, hangsúly és dallam szóbeli hagyományban élt. A masszoréták célja: a szöveg végleges stabilizálása, hogy többé ne változzon. 
2. A masszorák fő működési központjai Három nagy iskola alakult ki: 
 Tiberias (Galilea) – a legtekintélyesebb. A klasszikus masszoréta szöveg innen származik. Itt alakult ki a ma használt: magánhangzó-jelölés (niqqud), hangsúlyozás (te‘amim).
3. Babilónia Eltérő, kevésbé részletes jelölési rendszer Végül háttérbe szorult
4. Palesztinai (jeruzsálemi) hagyomány. Korai, de nem vált uralkodóvá.  A tiberiasi rendszer győzött, ezt tekintik normatívnak.
3. Leghíresebb masszoréták: Ben Ásér család (10. század). A legnagyobb tekintélyű masszoréták. Áron ben Móse ben Ásér a masszoréta hagyomány csúcspontja az ő szövege lett a későbbi standard.  Maimonidész (12. sz.) kifejezetten az ő szövegét tekintette hitelesnek. 
Ben Naftali Ben Ásér kortársa és riválisa. kb. 800 kisebb eltérés (főként hangsúly és magánhangzó) végül Ben Ásér hagyománya győzött.
4. A masszoréta szöveg átörökítésének módszerei. A masszorák munkája rendkívül precíz és technikailag kifinomult volt. Mássalhangzó-szöveg megőrzése A hagyományos mássalhangzó-vázhoz nem nyúltak. Ha hibát észleltek: nem javították a szöveget, hanem megjegyzést fűztek hozzá.  Magánhangzók rögzítése (niqqud). Pontok és vonások a betűk körül/alatt. Rögzíti: a helyes olvasatot, a jelentést, a nyelvtani formát. Ez zárta le végleg a többértelmű olvasás lehetőségét.  Hangsúly- és dallamjelek (te‘amim). Meghatározzák: a mondattagolást, a liturgikus felolvasás dallamát, az értelmezést. 
 Masszóra-jegyzések. A „masszóra” maga megjegyzések rendszere: Masszóra parva – rövid megjegyzések a margón. Masszóra magna – hosszabb listák a lap tetején/alján. Masszóra finalis – statisztikai összegzések a kódex végén.
5. A legfontosabb masszoréta kéziratok. Aleppói kódex (Kr. u. 10. sz.). Ben Ásér hagyományához kötődik. A legtekintélyesebb, de töredékes. Leningrádi kódex (Kr. u. 1008). A legrégebbi teljes masszoréta Biblia. A modern kritikai kiadások alapja (pl. Biblia Hebraica)

6. Jelentőségük a masszoréták: lezárták a héber bibliai szöveg történetét, a szöveget: pontosan, ellenőrizhetően, változatlanul adták tovább.  Ennek köszönhető, hogy a mai héber Biblia szövege rendkívüli stabilitást mutat, még az ezer évvel korábbi kéziratokhoz (pl. qumráni tekercsek) képest is.


A héber bibliai kánon
 (a Tanakh) története hosszú, több évszázados folyamat, nem egyetlen döntés eredménye. A kánon fokozatosan alakult ki a zsidó közösség vallási, liturgikus és történeti tapasztalataiban.
1.Mi a héber kánon? – a Tanakh felépítése, A zsidó Biblia három nagy részből áll: Tóra (Törvény) – Mózes öt könyve, Nevi’ím (Próféták), Korai próféták: Józsué, Bírák, Sámuel, Királyok, Késői próféták: Izajás, Jeremiás, Ezékiel, a 12 kispróféta. Ketuvím (Írások) – Zsoltárok, Példabeszédek, Jób, Megillót (Énekek éneke, Ruth, Siralmak, Prédikátor, Eszter), Dániel, Ezsdrás–Nehémiás, Krónikák. A kánon nem tematikus, hanem tekintélyi sorrendet tükröz.
2. A kánon kialakulásának fő szakaszai. I. A Tóra kanonizálása (Kr. e. 5. század). Történeti háttér: Babiloni fogság (Kr. e. 586–539). Perzsa uralom, Kulcsszereplő: Ezsdrás (Ezra), írástudó és pap. Jelentősége: A Tóra: jogi, vallási, identitásképző alapdokumentum lett. Nyilvános felolvasás (Neh 8).  A Tóra a kánon magja és mércéje lett.
II. A Próféták kanonizálása (Kr. e. 3–2. század). Jellemzők: A prófétai könyvek: történeti–teológiai értelmezést adnak Izrael múltjáról. Széles körű elfogadottság a zsidó közösségekben. Bizonyítékok: Sirák fia könyve (Kr. e. 2. sz.) már ismeri: „a Törvényt és a Prófétákat”  Ekkorra a Nevi’ím gyakorlatilag zárt. 
III. Az Írások (Ketuvím) lezárása (Kr. u. 1. század). Ez a legkésőbbi és legvitatottabb szakasz. Nyitott kérdések voltak: Eszter (Isten neve hiányzik). Prédikátor (szkeptikus hangvétel). Énekek éneke (erotikus nyelvezet). Dániel (késői keletkezés). Végkimenetel: A rabbinikus hagyomány szerint: Kr. u. 1–2. század körül zárult le a Ketuvím.  Nem egyetlen „zsinat”, hanem hosszú konszenzusfolyamat.
3. Jamnia (Javne) kérdése – volt-e „kánonzsinat”? Régebbi elmélet szerint: Kr. u. ~90-ben Jamniában „kánonzsinat” döntött. Mai kutatás szerint: Nem volt formális kánonzáró zsinat. Inkább: rabbinikus viták zajlottak, egyes könyvek státuszáról (pl. Prédikátor). A kánon fokozatosan szilárdult meg.
4. Mi maradt ki a héber kánonból? Az ún. apokrif/deuterokanonikus könyvek: Tóbiás, Judit, Bölcsesség könyve, Sirák fia, Makkabeusok könyvei stb.
Okok: Többségük: későn keletkezett, görög nyelvű, nem illeszkedett a héber–palesztinai hagyományba.  Ezek a Septuagintában éltek tovább.
5. A qumráni tekercsek tanúsága (Kr. e. 3. sz. – Kr. u. 1. sz.). A legtöbb kanonikus könyv jelen van. Többféle szövegváltozat létezett Nincs még egységes „masszoréta szöveg”  A kánon körvonalai már látszanak, de még nem teljesen lezárt. 
6. A kánon és a tekintély elve. A héber kánon elfogadásának fő kritériumai: Héber (vagy arámi) nyelv, Ősi eredet, Prófétai / isteni tekintély, Liturgikus használat, Közösségi elfogadás.
